
№ 4 (8) 2025 42Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Соборность Церкви и восьмой 
канон I Вселенского собора1

1	 Статья на сербском: Миловановић С. Саборност Цркве и 8. канон Првог 
васељенског сабора // Српска теологија у двадесетом веку: истраживачки 
проблеми и резултати. Књ. 21 Београд, 2024. С. 35–54.  
https://doi.org/10.18485/pbf_srteoxx.2024.21.3

Милованович Савва 
Белградский университет 
milovanovic.sava3@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7626-7172

л
и

ц
ен

зи
я 

 
C

C
 B

Y-
N

C
 4

.0

ДЛЯ ЦИТИР ОВАНИЯ:  Милованович С. Соборность Церкви и восьмой канон I 

Вселенского собора / Пер. с серб.: Б. Ковачевич // Богослов. 2025. № 4 (8). С. 42–61.  

DOI: 10.62847/BOGOSLOV.2025.8.4.002 

АННОТАЦИЯ Статья посвящена анализу тезиса о том, что соборность (кафоличность) 

Церкви находится под угрозой из-за феномена параллельных национальных юрисдикций. 

Этот тезис рассматривается с точки зрения святоотеческого понимания кафоличности 

Церкви, прежде всего творений святого Игнатия Антиохийского. Во второй части статьи 

рассмотрен историко-социологический контекст, в котором сформулирован восьмой канон 

I Вселенского собора, устанавливающий, что в одном городе не должно быть более одного 

епископа. Акцент в статье сделан на конкретной роли Церкви в византийской политике 

ассимиляции этнических меньшинств и на природе античного города.

КЛЮЧЕВЫЕ СЛОВА :  соборность, кафоличность, καθολικός, диаспора, восьмой канон I 

Вселенского собора, πόλις, национальность

Статья поступила в редакцию 11.11.2025,  

принята к публикации 22.11.2025.

https://orcid.org/0000-0001-7626-7172


№ 4 (8) 2025 43Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

ИСТОРИЧЕСКОЕ ВВЕДЕНИЕ

огматическо-каноническая проблема, которую я рас-
смотрю в  этой работе, в  первую очередь возникает 
в контексте устройства православной диаспоры. Сам 
термин διασπορά (от  греч. διασπάω  —  ​«рассеять, раз-

делить») имеет библейское происхождение. Под термином 
«православная диаспора» понимаются общины православ-
ных христиан, проживающие на территориях стран, не отно-
сящихся к  традиционно и  преимущественно православным 
(в  Западной Европе, Северной и  Южной Америке, Австра-
лии). Православные начали эмигрировать в  эти страны еще 
в XIX в., однако со времен революции 1917 г., когда большое 
число русских покинуло свою родину, спасаясь от атеистиче-
ского режима, присутствие православных в этих странах воз-
росло, и началась их церковная самоорганизация2.

Православные верующие селились в эмиграции как на-
ционально самоопределяющиеся меньшинства. Следствием 
этого стала организация различных национальных церковных 
структур на территории диаспоры, которые стали центрами 
сближения соотечественников на чужбине ради сохранения 
их национальной идентичности. Поскольку эти общины воз-
главляли епископы национальных Церквей, возник феномен 
так называемых национальных параллельных юрисдикций, что 
на практике означало существование нескольких православ-
ных епископов в одном городе. С точки зрения православного 
канонического предания, это стало большой проблемой в ор-
ганизации православной диаспоры, что подчеркивали многие 
значимые православные богословы XX и XXI вв. Основной 
тезис этих богословов заключался в том, что для кафоличности 
(православной подлинности) Церкви одного места необходи-
мо, чтобы все православные христиане были объединены под 
властью одного епископа, то есть в рамках одной церковной 

2	 Harkianakis S. The “Positives” and “Negatives” of Orthodoxy in the New 
World // Phronema. 1995. Vol. 10. P. 12; Миловановић С. Територија и национални 
идентитет као фактори канонске јурисдикције у руском богословљу XX века. 
Универзитет у Београду, 2023. (Докторска дисертација). С. 131, 133, 164. 
(См. список литературы о диаспоре).

Д



№ 4 (8) 2025 44Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

юрисдикции3. В качестве одного из основных аргументов 
приводился восьмой канон I Вселенского собора в Никее (325 г.), 
прямо запрещающий служение двух епископов в одном месте: 
«да не будет двух епископов в (одном. — ​С. М.) городе» (ἵνα μὴ 
ἐν τῇ πόλει δύο ἐπίσκοποι ὦσιν). Эту модель юрисдикции можно 
назвать территориальной, в отличие от национальной модели, 
на которой основаны параллельные юрисдикции4.

Такое положение дел обсуждалось на общеправославном 
уровне. Представители православных Поместных Церквей 
на протяжении XX в. неоднократно подчеркивали необходи-
мость поиска подходящей модели организации церковных 
структур в православной диаспоре, поскольку фактическое 
устройство противоречило традиционным каноническим нор-
мам. Межправославная Подготовительная комиссия, которая 
собралась в швейцарском городе Шамбези с 10 по 17 октября 
1990 г. под председательством Халкидонского митрополита 
Варфоломея (нынешнего Константинопольского патриарха), 
учредила в качестве временной меры так называемые епи-
скопские конференции в различных регионах диаспоры во 

3	 Шмеман A., протопр. Церковь, эмиграция, национальность // Шмеман А., 
протопр. Собрание статей. Москва: Русский путь, 2009. С. 309–14; Он 
же. Церковь и церковное устройство: по поводу книги прот. Польского 
«Каноническое положение высшей церковной власти в СССР 
и заграницей» // Там же. С. 314–337; Он же. Спор о Церкви // Там же. С. 337–46; 
Он же. Эпилог // Там же. С. 374–79; Schmemann A. Problems of Orthodoxy in 
America: The Canonical Problem // St. Vladimir`s Seminary Quarterly. 1964. Vol. 
8. N 2. P. 67–85; Meyendorff J. The Catholicity of the Church: An Introduction // 
St. Vladimir’s Theological Quarterly. 1973. Vol. 17. N 1–2. P. 5–18; Idem. Eucharistic 
Ecclesiology and the Structures of the Church // The New Valamo Consultation. 
Geneva: World Council of Churches, 1977. P. 61–65; Idem. Orthodox Unity in 
America: New Beginnings // St. Vladimir’s Theological Quarterly. 1991. Vol. 35. N 1. 
P. 5–19; Idem. One bishop in one city // St. Vladimir’s Seminary Quarterly. 1961. Vol. 
5. N 1–2. P. 54–62; Zizioulas J. Being as Communion. Crestwood, NY: St. Vladimir’s 
Seminary Press, 1997. P. 247.
4	 Ράλλη Γ. Α., Пοτλῆ Μ. Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων. Τ. 1. Ἀθήνησιν: 
Ἐκ τῆς Τυπογραφίας Γ. Χαρτοφύλακος, 1852. Σ. 134. Вопросом о национальных 
юрисдикциях с точки зрения восьмого канона I Вселенского собора я занимался 
в своей докторской диссертации: Миловановић С. Територија и национални 
идентитет као фактори канонске јурисдикције у руском богословљу XX века. 
C. 132–133. В этой работе акцент анализа ставится на взаимосвязи Соборности 
(=кафоличности) Церкви и положения этого канона.



№ 4 (8) 2025 45Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

главе с епископом из юрисдикции Константинопольского 
патриархата5.

Участники Критского собора 2016 г. в документе о право-
славной диаспоре выразили мнение, что решение этой пробле-
мы, то есть установление канонического принципа «в одном 
городе — ​один епископ», в данный исторический момент невоз-
можно по «историческим и пастырским причинам»6. В качестве 
временной меры участники собора постановили сохранить 
практику епископских конференций. Во второй статье крит-
ских правил организации конференций в православной диас-
поре говорится, что их функция заключается в «демонстрации 
единства Православной Церкви» в каждом отдельном регионе7. 
Учитывая, что епископы-участники конференций оставались 
под юрисдикцией своих Поместных Церквей, можно сделать 
вывод, что: 1) на Критском соборе канонический территори-
альный принцип устройства не был установлен; 2) положением 
из 2‑го параграфа упомянутых правил признается, что даже 
без установления юрисдикции по территориальному принципу 
единство Церкви может быть сохранено и проявлено, а это оз-
начает, что организованные таким образом Церкви не теряют 
своей кафоличности.

Данная статья направлена на анализ тезиса о том, что ус-
ловием кафоличности одной Церкви является подчинение 
всех верующих одного места одному епископу, то есть тезис 
о том, что национальная модель организации Церкви иска-
жает кафоличность Церкви. Для такого анализа необходимо 
сначала изложить святоотеческое понимание кафоличности 
в доникейский период, а затем в свете этого учения взглянуть 
на принципы национальной модели организации Церкви. Мы 
постараемся указать и обосновать факторы, которые повлияли 
на формулировку восьмого канона I Вселенского собора.

5	 Шишков А. Спорные экклезиологические вопросы повестки 
Всеправославного собора и проблема верховной власти в Православной 
церкви // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2016. № 1 (34). 
С. 213–228.
6	 «The Orthodox Diaspora» [Электронный документ].  
URL: https://www.holycouncil.org/diaspora (дата обращения: 15.12.2025).
7	 Там же.

https://www.holycouncil.org/diaspora


№ 4 (8) 2025 46Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

КАФОЛИЧНОСТЬ ЦЕРКВИ В ПЕРВЫЕ ТРИ ВЕКА

афоличность8 является одним из четырех основных 
свойств Церкви: «(Верую) во единую, святую, со-
борную и  апостольскую Церковь» (Εἰς μίαν, ἁγίαν, 
καθολικήν και ἀποστολικήν Ἐκκλησίαν)9. Термин 

καθολικός в  Символе веры имел различные интерпретации 
как на Востоке, так и на Западе. Некоторые придавали этому 
термину значение универсальности: кафоличная Церковь  —  ​
та, которая присутствует во всей Вселенной, в  отличие от 
местных общин10; некоторые авторы справедливо отмечают, 
что кафоличность с  конца II  в. обозначала православное ве-
роисповедание в отличие от еретических11; другие подчерки-
вали смысл термина, относящийся к качеству: кафолическая 
Церковь  —  ​это Церковь, обладающая полнотой Открове-
ния Божия и  не лишенная ни одного свойства, необходимо-
го, чтобы быть истинной Церковью Христа12; третьи считали, 
что кафоличность подразумевает всеобщую инклюзивность 
в том смысле, что истинная Церковь должна противостоять 
всякой дискриминации и принимать примыкающих к ней из 
всех народов13.

8	 В богословской литературе на сербском языке встречаются варианты 
«католичност», «католичанскост», «католицитет», «католичанство».
9	 Поповић Р, ур. Васељенски сабори: одабрана документа. Београд: 
Академија Српске Православне Цркве за уметност и конзервацију, 2007. 
С. 61. В самых ранних славянских переводах Символа веры греческий 
термин оставался непереведенным, как и некоторые другие богословские 
термины, из-за опасений, что перевод потеряет полноту смысла: Калезић 
Д. Филолошко и теолошко значење ријечи католичност — ​екуменизам — ​
саборност // Богословље. 1989. С. 157–173.
10	 Edwards M. Catholicity and Heresy in the Early Church. Farnham: Ashgate, 
2009. P. 9.
11	 Fahey M. A. The Catholicity of the Church in the New Testament and in the Early 
Patristic Period // Jurist. 1992. Vol. 52. P. 50.
12	 Tillard J.-M. R. The Local Church Within Catholicity // Jurist. 1992. Vol. 52. 
P. 448–54. P. 448–54; Lossky V. In the image and likeness of God. St. Vladimir`s 
Seminary Press, 1974. P. 169–81; Meyendorff J. The Orthodox Concept of the 
Church // St. Vladimir’s Seminary Quarterly. 1962. Vol. 6. N 2. P. 60–61; Флоровски 
Г. Католичност — ​саборност Цркве / Прев. Ј. Олбина // Саборност — ​
католичност Цркве: зборник радова православних теолога. Књ. 1. Београд: 
Богословски факултет СПЦ, 1986. C. 59–61.
13	 Bratsiotis P. P. «The Fundamental Principles and Main Characteristics of 
the Orthodox Church» // The Orthodox Ethos / Ed. by A. J. Philippou. Oxford: 
Holywell Press, 1964. Р. 30; Хомјаков А. С. Црква је једна / Прев. јеромон. Јустин 

К



№ 4 (8) 2025 47Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

В христианской литературе и трудах церковных собо-
ров можно найти примеры трех первых значений термина 
καθολικός14, а учитывая значение наречия καθόλου («вполне, пол-
ностью»), и четвертое толкование можно связать с этим атри-
бутом Церкви, особенно если учесть, что одной из основных 
характеристик раннехристианских евхаристических собраний 
было безразличие к социальным и естественным различиям15.

Современное православное богословие рассматривает 
кафоличность как следствие служения Евхаристии в отдельно 
взятой Поместной Церкви. Каждая местная Церковь являет-
ся кафолической, потому что она служит Евхаристию, через 
которую в ней «воплощается» весь Христос16. Предпосылкой 
кафоличности местной Церкви является объединение всех 
верующих одного места, независимо от их социальных, эко-
номических, национальных или культурных различий. С этой 
точки зрения, если местная Церковь отвергает кого-либо по 
одному из перечисленных оснований и совершает Евхаристию 
только для членов определенной группы, она не может быть 
названа кафолической Церковью. Поскольку епископы — ​это 
в первую очередь предстоятели при совершении Евхаристии17, 

Поповић // Саборност — ​католичност Цркве. С. 9. Эйвери Даллс в своей книге 
о кафоличности перечисляет и интерпретирует различные значения, которые 
придавались этому термину: Dulles A. The Catholicity of the Church. New York: 
Oxford University Press, 1987. P. 185.
14	 Lampe G. W. H., ed. A patristic Greek lexicon. Oxford: Clarendon Press, 1961. 
P. 493. В словаре Бауера в качестве примера значения слова «универсальный» 
приводится место из «Мученичества Поликарпа» (8. 1), где говорится: 
«…πάσης τῆς κατὰ τὴν ὀἰκουμένην καθολικῆς ἐκκλησίας». Зизиулас считал, что 
это место не следует понимать в том смысле, что «кафолическая Церковь» 
является синонимом «вселенской Церкви», потому что применение значения 
«вселенский» к слову «καθολικῆς» привело бы к нелогичности, которая 
проявилась бы в формулировке: «всех вселенских Церквей во Вселенной»: 
Зизјулас Ј. Јединство Цркве у Светој Евхаристији и у Епископу у прва три  
века / Прев. са грчког. С. Јакшић. Нови Сад: Беседа, 1997. С. 147–148.
15	 Зизјулас Ј. Евхаристијска заједница и католичност (саборност) 
Цркве // Саборност — ​католичност Цркве. С. 140–41.
16	 Зизјулас J. Јединство Цркве у Светој Евхаристији и у Епископу у прва три 
века. C. 134.
17	 С III в. епископы делегируют эту функцию пресвитерам, которые 
выполняют ее от имени епископов. То, что пресвитеры совершают Евхаристию 
с одобрения епископа, в древности подтверждалось практикой ферментума, 
а в современности практикой использования в каждом православном храме 
антиминса — ​одного из покрытий священной трапезы с подписью правящего 
епископа: Там же. С. 197–242.



№ 4 (8) 2025 48Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

уникальность евхаристического собрания в одном городе под-
разумевает по логике только одного, а не нескольких право-
славных епископов в этом городе18. Об этой экклезиологии мы 
говорили во введении.

Богословие кафоличности Церкви проистекает из эккле-
зиологии первых трех веков, краеугольным камнем которой 
служит экклезиология сщмч. Игнатия Антиохийского. Приме-
чательно место из его «Послания к Смирнянам», где читаем 
такие слова: «Где явится епископ, там и народ, как там, где 
Иисус Христос, там и кафолическая Церковь» (ὅπου ἂν φανῇ ὁ 
ἐπίσκοπος, ἐκεῖ τὸ πλῆθος ἔστω, ὥσπερ ὅπου ἂν ᾖ Ἰησοῦς Χριστός, 
ἐκεῖ ἡ καθολικὴ ἐκκλησία). Это первое место в христианской ли-
тературе, где термин «кафолическая» используется для обозна-
чения Церкви19. Идея о том, что каждая Поместная Церковь яв-
ляется одновременно кафолической, то есть полной, а не только 
частью Вселенской Церкви, также присутствует в раннехри-
стианском сочинении «Мученичество Поликарпа» (16. 2), где 
о святом Поликарпе говорится, что «он стал апостольским 
и пророческим учителем и епископом кафолической Церкви 
в Смирне» (διδάσκαλος ἀποστολικὸς καὶ προφητικὸς γενόμενος 
ἑπίσκοπός τε τῆς ἑν Σμύρνῃ καθολικῆς ἐκκλησίας)20. В этом месте 
мы видим явное использование прилагательного καθολικός 
для одной епископии. Со времен святого Поликарпа, то есть 
с середины II в., Церковь, столкнувшись с угрозой еретических 
учений, все больше отождествляет свою кафоличность с пра-
вославием учения. Однако учение о том, что всякая Поместная 
Церковь является полной Церковью, а не только ее частью, 
не было оставлено. Зизиулас считал, что это всего лишь один 
новый слой, добавленный к первоначальному игнатьевскому 
представлению о кафоличности Церкви в том смысле, что было 

18	 Zizioulas J. The Early Christian Community // Christian Spirituality: Origins to 
the Twelfth Century / Ed. by B. McGinn, J. Meyendorff. New York: Crossroad, 1985. 
P. 30, 34–35.
19	 Schoedel W. R. Ignatius of Antioch: A Commentary on the Letters of Ignatius of 
Antioch. Philadelphia: Fortress, 1985. Р. 243; Зизјулас. Јединство Цркве у Светој 
Евхаристији и у Епископу у прва три века. C. 125–126.
20	 Значимость этих мест раннехристианских авторов для истории термина 
«кафолическая Церковь» уже была подчеркнута: Зизјулас. Јединство Цркве 
у Светој Евхаристији и у Епископу у прва три века. C. 123–147.



№ 4 (8) 2025 49Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

выделено значение истинной Евхаристии как неотделимой от 
православной веры, и наоборот21.

Для анализа взаимосвязи между параллельными юрисдик-
циями и «кафоличностью» Церкви важен также сщмч. Киприан 
Карфагенский, который в контексте преодоления раскола Но-
вациана разработал теологию отождествления канонических 
и благодатных границ Церкви. В связи с этим экклезиологи-
ческим принципом формирование другой евхаристической 
общины на территории одного города, помимо уже существу-
ющей, является расколом22.

Главная идея «Послания смирнянам», касающаяся кафо-
личности, состоит в том, что ничего в Церкви не делается без 
епископа. После приведенного высказывания святой Игнатий 
сразу приводит следующее: «Без епископа нельзя ни крестить, 
ни устраивать вечери любви; но то, что он одобрит, также при-
ятно Богу, чтобы все, что вы делаете, было непременно и посто-
янно» (Смирн. 8. 2: «οὐκ ἐξόν ἐστιν χωρὶς ἐπισκόπου οὔτε βαπτίζειν 
οὔτε ἀγάπην ποιεῖν· ἀλλ’ ὃ ἂν ἐκεῖνος δοκιμάσῃ, τοῦτο καὶ τῷ θεῷ 
εὐάρεστον, ἵνα ἀσφαλὲς ᾖ καὶ βέβαιον πᾶν ὃ πράσσετε»). Никакая 
деятельность в Церкви без одобрения епископа не может иметь 
Божия благословения. Церковь является кафолической пото-
му, что ее возглавляет епископ в Евхаристии, которая в свою 
очередь является первичным проявлением Церкви, что и га-
рантирует ее целостность, кафоличность. В том же смысле 
несколько десятилетий спустя говорится о Церкви в Смирне, 
что она кафолическая/истинная/ полная. Итак, акцент в дан-
ном контексте делается на направленность Церкви (общины) 
к епископу и единству с ним.

Нельзя сказать, что экклезиологический принцип святого 
Игнатия игнорируется в современной православной диаспоре. 
Независимо от того, насколько административно разделены 
православные евхаристические общины в странах рассеяния, 

21	 Там же. С. 151–78. И святой Иустин Челийский связывает кафоличность 
Церкви с полнотой и целостностью богочеловеческой (то есть православной) 
веры, хранящейся в ней: Јустин Поповић. Саборност Цркве: католичност = 
καθολικότης Цркве // Саборност — ​католичност Цркве. С. 82–83, 91.
22	 Зизјулас. Јединство Цркве у Светој Евхаристији и у Епископу у прва три 
века. С. 177; об отождествлении канонических границ Церкви и пространства 
спасения см. например сочинение сщмч. Киприана Карфагенского «О единстве 
Церкви».



№ 4 (8) 2025 50Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

все они имеют своих епископов и поминают их на богослужени-
ях. В этом смысле, с точки зрения принципов раннехристиан-
ской экклезиологии трудно сказать, что факт их параллельного 
существования на одной территории ставит под сомнение их 
кафоличность.

Тем не менее положение восьмого канона I Вселенского 
собора кажется вполне ясным: «да не будет в городе двух епи-
скопов». В следующем параграфе мы попытаемся показать, что 
такое устройство было обусловлено историческим контекстом 
Римской империи.

ИСТОРИКО-СОЦИОЛОГИЧЕСКИЙ КОНТЕКСТ ВОСЬМОГО 
КАНОНА I ВСЕЛЕНСКОГО СОБОРА

изантийское общество имело три особенности, ко-
торые повлияли на то, что территориальный (один 
епископ на одной территории), а  не этнический 
принцип организации Церкви будет принят как 

нормативный.
1.	 Первая связана с тем, что религия в Византии имела 
политические последствия. Мы можем увидеть это из кон-
кретных исторических примеров. После готской граждан-
ской войны одна группа готов в  376  г. переправилась через 
Дунай и попросила помощи у римского императора Валента. 
В  качестве условия союза было установлено принятие ими 
христианства. Поскольку Валент был арианином, иммигран-
ты тоже приняли эту версию христианства. Здесь видно, что 
религиозная принадлежность была тесно связана с  лояльно-
стью к римскому, впрочем как и готскому правлению. Из-за 
этого и готы воспринимали христианство как инструмент ро-
мейского политического влияния. Об этом свидетельствует 
тот факт, что до перечисленных событий христианское насе-
ление среди готов подвергалось преследованиям всякий раз, 
когда отношения между двумя народами обострялись23.

23	 Heather P. The crossing of the Danube and the Gothic conversion // Greek, Roman 
and Byzantine Studies. 1986. Vol. 27. № 3. P. 289–318.

В



№ 4 (8) 2025 51Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

В раннем Средневековье наблюдается отождествление 
интересов государства и Церкви в Римской империи. «Церковь 
в Восточной Ромейской империи становится восточноромей-
ской имперской Церковью»24. Епископы в Византии своим 
служением в том числе утверждали имперскую власть во вве-
ренных им епархиях, напоминая своей пастве, что подчинение 
государственной власти является предпосылкой духовного спа-
сения25. Вследствие той роли, которую играла Церковь, она стала 
одним из основных инструментов ассимиляции этнических 
меньшинств в политическую систему империи и навязывания 
ромейской идентичности26. С другой стороны, ромеи были 
в основном нетерпимы к культурному плюрализму в своем го-
сударстве. К переселенцам они применяли то, что И. Шевченко 
назвал «культурным империализмом», что подразумевает раз-
мывание этнической индивидуальности и принудительную ас-
симиляцию в ромейское общество27. Славяне и другие варвары, 
поселившиеся на территории империи, систематически эллини-
зировались, среди прочего, путем богослужения на греческом 
языке. В этом смысле эллинизация или интеграция варваров 
в ромейское общество и христианизация были двумя парал-
лельными и взаимно дополняющимися процессами с одной 
и той же целью28. Можно сказать, что эллинизация была более 
широким явлением, которое подразумевало христианизацию 

24	 Brubaker L., Haldon J. Byzantium in the Iconoclast Era, c. 680–850: a History. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2011. Р. 16.
25	 Whittow M. The making of Byzantium, 600–1025. Los Angeles: University of 
California Press, 1996. С. 130.
26	 Charanis P. Ethnic changes in the Byzantine Empire in the seventh 
century // Dumbarton Oaks Papers. 1959. Vol. 13. P. 28; Цветковић М. О «етничким 
епископијама» Цариградске цркве од VII до XI века // Црквене студије. 2023. 
№ 20. С. 285–299.
27	 Ševčenko I. Three paradoxes of the Cyrillo-Methodian mission // Slavic 
Review. 1964. Vol. 23. N 2. P. 229. Об отношении ромеев к варварам см. речь 
византийского философа и оратора Фемистия второй половины IV в., в которой 
он сравнивает отношения варваров и ромеев с отношениями иррационального 
и разумного элемента в человеке (Heather P. The Goths. Oxford: Blackwell 
Publishers, 1996. P. 35). Показательным также является пример Феофилакта 
Охридского из XI века, который с пренебрежением относился к болгарским 
клирикам из-за недостаточного знания греческого языка: Ševčenko I. Three 
paradoxes of the Cyrillo-Methodian mission. P. 226–227. Сноска 32.
28	 Dvornik F. Byzantine Missions among the Slavs: SS. Constantine-Cyril and 
Methodius. New Brunswick; New Jersey: Rutgers University Press, 1970. P. 41.



№ 4 (8) 2025 52Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

как свою часть. Об этом имеются письменные свидетельства 
византийских императоров. Одно из них — ​«Тактика» импе-
ратора Льва VI, где он рассказывает о методах, которые ис-
пользовал его отец Василий I при интеграции славян в импер-
ское общество. Как один из главных методов Лев указывает 
их крещение: «Наш отец и император ромеев Василий в силу 
выпавшего на его долю Божественнаго жребия отвратил этот 
народ от архаических племен и склонил к грекам (γραικώσας), 
учредив управление по ромейскому образцу и удостоив их кре-
щения, освободил их от рабства собственных вождей и наставил 
сражаться против народов, враждебных ромеям. Необходимо 
старательно удерживать их в этом состоянии, поскольку когда 
ромеи проявляли беззаботность, зачастую возникала опасность 
со стороны склавин29 (Σκλάβων)30, и в прежние времена прихо-
дилось терпеть от них многие беспокойства и войны».

Значимость этого рассказа Льва Мудрого для истории 
интеграции славянских групп в административную систему 
империи уже отмечалось31. Хотя в этом фрагменте говорится 
о славянах, считается, что аналогичным образом обращались 
и с другими этническими группами, вторгшимися на терри-
торию империи32. Таким образом, византийские имперские 
круги считали, что христианизация варварских поселенцев 
очень важна для стабильности государства.

На заграничных территориях, когда речь шла о миссиях 
среди варварских народов, применялся другой принцип, о чем 
свидетельствует миссия святых братьев Кирилла и Мефодия. 
Внеимперские миссии основывались на инкультурации христи-
анства, то есть на интеграции этнических, народных элементов 
новокрещенных народов в христианскую веру. Поэтому неу-
дивительно, что за пределами империи в Средние века можно 
было встретить епископов, юрисдикция которых была этниче-
ского типа. Такой была, например, Паннонская архиепископия 

29	 Слово «склавин» стоит в сербском переводе. — ​Прим. перев.
30	 То есть славян.
31	 Koder J. On the slavic immigration in the byzantine Balkans // Migration Histories 
of the Medieval Afroeurasian Transition Zone / Ed. by Preiser-Kapeller, L. Reinfandt, 
Y. Stouraitis. Leiden; Boston: Brill, 2020. P. 92–93.
32	 Цветковић М. О „етничким епископијама” Цариградске цркве од VII до 
XI века // Црквене студије. 2023. № 20. С. 287.



№ 4 (8) 2025 53Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

свт. Мефодия. Примеры епископов, поставленных в пределах 
этнической группы, существовали в Средние века среди гер-
манских народов центральной Европы33.

Однако в пределах империи Церковь играла другую роль. 
В таком социальном контексте было нереально ожидать, что 
каждая из этнических групп, принимающих христианство, 
получит собственного епископа, который будет работать над 
развитием и укреплением коллективной идентичности этого 
сообщества, тем самым потенциально ставя под угрозу поли-
тическое единство империи. Исключение составляли готы, 
которым по соглашению, заключенному с императором Фе-
одосием I в 382 г., было позволено сохранить определенную 
степень политической автономии. Однако это было исключе-
нием из обычной политики, проводимой имперской властью 
в ситуациях, когда варвары расселялись на территории империи. 
Причиной отклонения была военная мощь готов, которой импе-
рия в тот момент не могла противостоять34. Говорун считал, что 
готы по соглашению 382 г. получили право и на определенную 
церковную автономию, то есть этнические епископии35. Извест-
но, что свт. Иоанн Златоуст разрешил готам использовать одну 
церковь в Константинополе для православных богослужений, 
для которой он назначил клириками готов, и что он сам про-
поведовал в этой церкви36. Однако даже в этом случае расчет 
был на скорую ассимиляцию иммигрантов37.

Новизну в этом смысле представляют этнические епи-
скопии, впервые появившиеся в церковной организации на 
просторах Византии в конце IX в. Возникновение этого яв-
ления обусловлено желанием политических кругов в период 
Македонской династии окончательно интегрировать культурно 
и политически неромейские элементы, населявшие территорию 
империи. Как своеобразное средство для этой цели исполь-
зовалась церковная организация. Так появляются епископии 

33	 Koder J. On the slavic immigration in the byzantine Balkans. P. 137–138.
34	 Heather P. The Goths. Oxford: Blackwell Publishers, 1996. P. 137–139, 168.
35	 Говорун С. Исторический контекст 28‑го правила // Церковь и время. 2004. 
№ 2. С. 189–190.
36	 Liebeschuetz J. H. W. G. Barbarians and bishops. Oxford: Clarendon Press, 1990. 
P. 169.
37	 Ibid. P. 28–30.



№ 4 (8) 2025 54Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Смолена, турок вардариотов, майнцев (эллинов) и другие. О том, 
что эти этнические епархии были частью государственной 
политики ассимиляции варварских этносов и в этом смысле 
носили временный характер, свидетельствует тот факт, что 
они исчезли одновременно с устранением административных 
единиц этих этнических групп — ​архонтий — ​в начале XI в., 
то есть в тот момент, когда можно предположить, что процесс 
ассимиляции завершился38.

Таким образом, политика имперских властей была направ-
лена на скорейшую ассимиляцию переселенцев и их интегра-
цию в государственную систему. Одним из методов ассимиля-
ции была христианизация. Назначение особых епископов для 
этих групп противоречило бы такой программе, и отсутствие 
упоминания об этнических епископствах до второй половины 
IX в. не должно вызывать удивления. Я не хочу сказать, что это 
было основной мотивацией отцов Никейского собора в фор-
мулировке восьмого соборного канона, а только указываю, что 
общий социально-политический климат был непригоден для 
создания института этнических епископств, пока не появился 
вопрос об отсутствии «ромеизации»39.

2) Другой аспект, который следует иметь в виду, заключает-
ся в том, что социологический контекст 8‑го канона Никейского 
собора — ​это античный полис, город, который по численности 
населения сильно отличается от нынешних мегаполисов пра-
вославной диаспоры. Очень сложно оценить, сколько жителей 
в каком-то древнем городе было в конкретный исторический 
период. Оценки основаны на археологических находках и го-
ворят о периоде, когда конкретный город находился на пике 
развития. По некоторым оценкам, например, в городах Малой 
Азии Пергаме, Эфесе и Смирне проживало от пятидесяти до 
девяноста тысяч жителей в период поздней Римской республи-
ки вплоть до начала III в. после Рождества Христова40. Святой 

38	 Цветковић М. О „етничким епископијама” Цариградске цркве од VII до 
XI века. C. 285–199.
39	 Там же. С. 290–291.
40	 Hanson J. W. The urban system of Roman Asia Minor and wider urban 
connectivity // Settlement, urbanization, and population / Ed. A. Bowman, A. Wilson. 
New York: Oxford University Press, 2011. Р. 258; Morley N. Cities and economic 
development in the Roman Empire // Ibid. P. 145–46.



№ 4 (8) 2025 55Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Иоанн Златоуст в одной из своих проповедей говорит, что во 
времена Игнатия Антиохийского число христиан в Антиохии 
составляло двести тысяч41. Рансиман считал, что в начале V в. 
население Константинополя без пригородов составляло около 
миллиона человек42. Острогорский оценивает население ро-
мейской столицы в VI в. более чем в полмиллиона жителей43. 
Современные мегаполисы превосходят по численности целые 
провинции Ромейской империи44.

Следует отметить, что те же обстоятельства создают про-
блемы и для Церкви в традиционно православных странах. 
Хотя Церковь здесь не сталкивается с вызовом многонацио-
нальной паствы, численность православных христиан и в этих 
областях затрудняет буквальное применение положения 8‑го 
канона. Чтобы восполнить отсутствие настоящих епархий в этих 
городах, на практике вводятся викарии, то есть титулярные 
епископы. Таким образом, численность христиан и радикаль-
ное изменение природы городов вынуждает Церковь находить 
новые решения, не предусмотренные древними канонами, 
и не только в миссионерских странах диаспоры, но и в тради-
ционно православных странах.

Церковь сталкивалась с проблемой изобретения новых 
моделей в своей организации и ранее в своей истории. Оче-
видно, что она выбирала решения, соответствующие обстоя-
тельствам времени. Например, положение о том, что в одном 
городе должно быть не более одного епископа, отражает тот 
факт, что после легализации христианства в 313 г. в качестве 
модели своей организации Церковь берет государственные 
административные структуры. Поскольку в государственной ад-
министративной системе город представлял одну администра-
тивную единицу, в нем не должно было быть двух церковных 
администраторов (епископов). Последствием нового этапа в от-
ношениях между Церковью и государством было исчезновение 

41	 Јевтић А. Дела апостолских ученика. Врњачка Бања; Требиње, 2002. C. 46.
42	 Ransiman S. Vizantijska cilivilizacija / Prev. sa engleskog D. Kurtović. Beograd: 
Službeni glasnik, 2021. C. 153.
43	 Ostrogorsky G. History of the Byzantine state / Transl. by J. Hussey. Oxford: Basil 
Blackwell, 1968. P. 45.
44	 Patsavos L. Diaspora Vs. Local Church / Churches: The Specific Problems of 
America // Kanon: Yearbook of the Society for the Law of Eastern Churches. 2012. 
Vol. 22. P. 76.



№ 4 (8) 2025 56Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

службы хорепископов, окормлявших пригородные и сельские 
территории, существование которых не соответствовало новой 
модели формирования юрисдикционных границ по террито-
рии, в отличие от прежней модели юрисдикции, основанной 
на евхаристическом собрании, в котором хорепископы имели 
свое место45.

Это было не единственное последствие нового этапа 
в истории Церкви после Миланского эдикта. Другим приме-
ром является легализация управления Константинопольским 
патриархом тремя епархиями: Понтом, Фракией и Асией на 
Халкидонском соборе в 451 г. (28‑й канон). Это положение фак-
тически представляло собой каноническое подтверждение 
обычая, который долгое время практиковался в Церкви на 
Востоке, а именно: столичный епископ был главным авторите-
том при разрешении споров в указанных церковных областях, 
хотя формально они не находились в пределах его власти. Здесь 
следует помнить, что каноны в принципе запрещают епископам 
осуществлять любую власть за пределами своих епископий46. 
Однако тот факт, что епископ Константинополя находился ря-
дом с резиденцией императора, в месте принятия важнейших 
решений для жизни империи и Церкви, ставил его в положение, 
отменяющее каноническую норму. Халкидонский собор толь-
ко «легализовал» то, что породила жизнь Церкви в Восточной 
Римской империи47. Таким образом, Церковь следовала исто-
рическим течениям в той степени, в которой это следование 
служило ее миссии, и такой подход отражен в канонических 
положениях, таких как 28‑й канон Халкидонского собора.

Мы не можем знать, как отреагировали бы отцы Вселен-
ских соборов, если бы они столкнулись с атмосферой сегод-
няшних многомиллионных и многонациональных городов, но 
мы знаем, что такая же свобода в Святом Духе, которую они 
имели, есть у Церкви и сегодня, и ее следует использовать для 

45	 Јовић Р. Динамика црквеног идентитета: црквена организација као енигма 
у загонетки. Београд: Biblos Books; Православни богословски факултет Светог 
Василија Острошког, Фоча, 2023. C. 57–62.
46	 Каноны: Ап. 35, Антиох. 13, Сард. 3, II Всел. 2, III Всел. 8.
47	 Maximos, metropolitan of Sardes. The Oecumenical Patriarchate in the Orthodox 
Church: A Study in the History and Canons of the Church / Transl. from the Greek by 
G. McLellan. Thessaloniki: Patriarchal Institute for patristic studies, 1976. P. 114, 127, 
201, 203–217.



№ 4 (8) 2025 57Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

«совершенствования святых в служении, для созидания Тела 
Христова» (Еф. 4:12).

3) Третий аспект, на который я хочу указать, заключается 
в том, что церковная и национальная идентичность не находи-
лись в таком симбиозе в византийский период, как у балканских 
народов со времен турецкого рабства. Известны причины, ко-
торые привели к такой тесной связи, почти к отождествлению, 
национальной идентичности и православия48. Православные 
верующие, иммигрирующие в диаспору, считают националь-
ность важным элементом своей идентичности. Как уже из-
вестно, история Церкви свидетельствует нам о том, что Цер-
ковь в своей миссии проповеди Евангелия не игнорировала 
те элементы идентичности, которые были совместимы с хри-
стианством, скорее наоборот. Существование «этнических 
епископов» в первом тысячелетии свидетельствует о том, что 
Церковь умело проводила свою организацию так, как это лучше 
всего соответствовало ее пастырской миссии49.

ЗАКЛЮЧЕНИЕ

афоличность Церкви  —  ​это прежде всего опреде-
ление качества, означающее, что Церковь есть ис-
тинное Тело Христово  —  ​«полнота наполняющего 
все во всем» (Еф. 1:23). В этом смысле кафоличность 

связана прежде всего с  совершением святой Евхаристии, 
а с середины II в. — ​и с православностью каждой местной об-
щины. Присутствие обоих этих элементов в  одной Помест-
ной Церкви, то есть епископии (что и  есть первоначальное 
значение термина «собрание»), обусловлено возглавлением 
со стороны первоиерарха. Епископ, как предстоятель в  ка-
ждой Поместной Церкви, начальствуя евхаристическим 
собранием «на  месте Божьем» (εἰς τόπον θεοῦ), по словам 
сщмч.  Игнатия Антиохийского, и  совершая дидактическое 
служение, будет гарантом ее кафоличности. Учитывая это, 

48	 Миловановић. Територија и национални идентитет као фактори канонске 
јурисдикције у руском богословљу XX века. C. 1.
49	 Peri V. Local Churches and Catholicity in the First Millennium of the Roman 
Tradition // Jurist. 1992. Vol. 52. P. 95.

К



№ 4 (8) 2025 58Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

неоправданно ставить под сомнение кафоличность админи-
стративно разделенных православных общин (епархий) на 
одной и  той же территории, если они находятся в  юрисдик-
ции епископа, получившего каноническую хиротонию. Вось-
мой канон I  Вселенского собора был сформулирован в  кон-
кретном историческом контексте, и  это мы обязаны иметь 
в  виду, когда пытаемся взглянуть на современные органи-
зационные проблемы Православной Церкви с точки зрения 
этого канона. Следует учитывать роль Церкви в ассимиляци-
онной политике Византии, с которой существование этниче-
ских епархий было несовместимо (за  исключением одного 
периода, когда такие епархии были созданы в  рамках этой 
же политики). В  сегодняшних светских государствах, осо-
бенно в  диаспоре, Церковь не несет бремени прежних об-
стоятельств и свободна в выборе модели своей организации. 
Кроме того, имеются несравненные различия между совре-
менными городами и  городами времен Никейского собора, 
что требует осторожности в  суждениях относительно наци-
ональных юрисдикций исключительно с точки зрения буквы 
канона. Наконец, имеют место и специфические отношения 
национальной и  церковной идентичности у  православных 
народов, которых не существовало во время формулировки 
данного канона.



№ 4 (8) 2025 59Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

ЛИТЕРАТ УРА

Bauer W. A Greek-English lexicon of the New Testament and other early Christian literature. 
Chicago and London: University of Chicago Press, 2000.

Bowman A., Wilson A., ed. Settlement, urbanization, and population. New York: Oxford 
University Press, 2011.

Bratsiotis P. P. «The Fundamental Principles and Main Characteristics of the Orthodox Church» 
// The Orthodox Ethos / Ed. by A. J. Philippou. Oxford: Holywell Press, 1964. Р. 23–32.

Brubaker L., Haldon J. Byzantium in the Iconoclast Era, c. 680–850: a History. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2011.

Dennis G. The Taktika of Leo VI. Washington, D. C.: Dumbarton Oaks, 2010.

Charanis P. Ethnic changes in the Byzantine Empire in the seventh century // Dumbarton Oaks 
Papers. 1959. Vol. 13. P. 23–44.

Dulles A. The Catholicity of the Church. New York: Oxford University Press, 1987.

Dvornik F. Byzantine Missions among the Slavs: SS. Constantine-Cyril and Methodius. 
New Brunswick; New Jersey: Rutgers University Press, 1970.

Edwards M. Catholicity and Heresy in the Early Church. Farnham: Ashgate, 2009.

Fahey M. A. The Catholicity of the Church in the New Testament and in the Early Patristic Period 
// Jurist. 1992. Vol. 52. P. 44–70.

Heather P., Matthews J., ed. The Goths in the fourth century. Liverpool: Liverpool University 
Press, 1991.

Heather P. The crossing of the Danube and the Gothic conversion // Greek, Roman and 
Byzantine Studies. 1986. Vol. 27. N 3. P. 289–318.

Heather P. The Goths. Oxford: Blackwell Publishers, 1996.

Koder J. On the slavic immigration in the byzantine Balkans // Migration Histories of the Medieval 
Afroeurasian Transition Zone / Ed. by Preiser-Kapeller, L. Reinfandt, Y. Stouraitis. Leiden; Boston: 
Brill, 2020. P. 81–100.

Lampe G. W. H., ed. A patristic Greek lexicon. Oxford: Clarendon Press, 1961.

Liebeschuetz J. H. W. G. Barbarians and bishops. Oxford: Clarendon Press, 1990.

Lossky V. In the image and likeness of God. St. Vladimir`s Seminary Press, 1974.

Maximos, metropolitan of Sardes. The Oecumenical Patriarchate in the Orthodox Church: 
A Study in the History and Canons of the Church / Transl. from the Greek by G. McLellan. 
Thessaloniki: Patriarchal Institute for patristic studies, 1976.

Meyendorff J. Eucharistic Ecclesiology and the Structures of the Church // The New Valamo 
Consultation. Geneva: World Council of Churches, 1977. P. 61–65.

Meyendorff J. Orthodox Unity in America: New Beginnings // St. Vladimir’s Theological Quarterly. 
1991. Vol. 35. N 1. P. 5–19.

Meyendorff J. The Catholicity of the Church: An Introduction // St. Vladimir’s Theological 
Quarterly. 1973. Vol. 17. N 1–2. P. 5–18.

Meyendorff J. The Orthodox Concept of the Church // St. Vladimir’s Seminary Quarterly. 1962. Vol. 
6. N 2. P. 59–71.

Meyendorff J. One bishop in one city // St. Vladimir’s Seminary Quarterly. 1961. Vol. 5. N 1–2. 
P. 54–62.

Ostrogorsky G. History of the Byzantine state / Transl. by J. Hussey. Oxford: Basil Blackwell, 1968.

Patsavos L. Diaspora Vs. Local Church / Churches: The Specific Problems of America // Kanon: 
Yearbook of the Society for the Law of Eastern Churches. 2012. Vol. 22. P. 69–79.



№ 4 (8) 2025 60Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Peri V. Local Churches and Catholicity in the First Millennium of the Roman Tradition // Jurist. 
1992. Vol. 52. P. 79–108.

Ransiman S. Vizantijska cilivilizacija / Prev. sa engleskog D. Kurtović. Beograd: Službeni glasnik, 
2021.

Ράλλη Γ. Α., Пοτλῆ Μ. Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων. Τ. 1. Ἀθήνησιν: Ἐκ τῆς 
Τυπογραφίας Γ. Χαρτοφύλακος, 1852.

Schmemann A. Problems of Orthodoxy in America: The Canonical Problem // St. Vladimir`s 
Seminary Quarterly. 1964. Vol. 8. N 2. P. 67–85.

Schoedel W. R. Ignatius of Antioch: A Commentary on the Letters of Ignatius of Antioch. 
Philadelphia: Fortress, 1985.

Ševčenko I. Three paradoxes of the Cyrillo-Methodian mission // Slavic Review. 1964. Vol. 23. N 2. 
P. 220–236.

«The Orthodox Diaspora» [Электронный документ]. URL: https://www.holycouncil.org/diaspora 
(дата обращения: 15.12.2025).

Tillard J.-M. R. The Local Church Within Catholicity // Jurist. 1992. Vol. 52. P. 448–54.

Whittow M. The making of Byzantium, 600–1025. Los Angeles: University of California Press, 1996.

Zizioulas J. The Early Christian Community // Christian Spirituality: Origins to the Twelfth Century 
/ Ed. by B. McGinn, J. Meyendorff. New York: Crossroad, 1985. P. 23–43.

Zizioulas J. Being as Communion. Crestwood, NY: St. Vladimir’s Seminary Press, 1997.

Говорун С. Исторический контекст 28‑го правила // Церковь и время. 2004. № 2. 
С. 178–194.

Зизјулас Ј. Јединство Цркве у Светој Евхаристији и у Епископу у прва три века / Прев. 
са грчког. С. Јакшић. Нови Сад: Беседа, 1997.

Јевтић А., ур. Саборност — ​католичност Цркве: зборник радова православних теолога. 
Књ. 1. Београд: Богословски факултет СПЦ, 1986.

Јевтић А. Дела апостолских ученика. Врњачка Бања; Требиње, 2002.

Јевтић А. Свештени канони Цркве. Београд: Православни Богословски факултет 
Београдског универзитета; Цетиње: Митрополија црногорско-приморска, 2005.

Јовић Р. Динамика црквеног идентитета: црквена организација као енигма у загонетки. 
Београд: Biblos Books; Православни богословски факултет Светог Василија Острошког, 
Фоча, 2023.

Калезић Д. Филолошко и теолошко значење ријечи католичност — ​екуменизам — ​
саборност // Богословље. 1989. С. 157–173.

Миловановић С. Територија и национални идентитет као фактори канонске јурисдикције 
у руском богословљу XX века. Универзитет у Београду, 2023. (Докторска дисертација).

Поповић Р, ур. Васељенски сабори: одабрана документа. Београд: Академија Српске 
Православне Цркве за уметност и конзервацију, 2007.

Флоровски Г. Католичност — ​саборност Цркве / Прев. Ј. Олбина // Саборност — ​
католичност Цркве: зборник радова православних теолога. Књ. 1. Београд: Богословски 
факултет СПЦ, 1986. C. 59–61.

Цветковић М. О «етничким епископијама» Цариградске цркве од VII до XI века 
// Црквене студије. 2023. № 20. С. 285–99.

Шишков А. Спорные экклезиологические вопросы повестки Всеправославного собора 
и проблема верховной власти в Православной церкви // Государство, религия, церковь 
в России и за рубежом. 2016. № 1 (34). С. 210–254.

Шмеман А., протопр. Собрание статей. Москва: Русский путь, 2009.

https://www.holycouncil.org/diaspora


№ 4 (8) 2025 61Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Sava Milovanović
University of Belgrade
milovanovic.sava3@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7626-7172

Catholicity of the Church and 
the Eighth Canon of the First 
Ecumenical Council

F OR CITATION:  Milovanović S. Catholicity of the Church and the Eighth Canon of the First 

Ecumenical Council / Transl.: B. Kovačević // Bogoslov. 2025. № 4 (8). P. 42–61.  

DOI: 10.62847/BOGOSLOV.2025.8.4.002

ABSTRACT  This paper discusses the thesis that the catholicity of the Church is threatened 

by the phenomenon of parallel national jurisdictions. This thesis will be scrutinized from the 

perspective of the understanding of catholicity of the fathers of the Church, primarily of the saint 

Ignatius of Antioch. In the second part of the paper, we will discuss the historic-sociological 

context in which the eight canon of the First Ecumenical Council, which says that in one city 

there must not be more than one bishop, was formulated, during which analysis the emphasis 

will be put on the specific role of the Church in the byzantine politics of assimilation of ethnic 

minorities and on the nature of an antique city.

KEYWORDS:  catholicity, καθολικός, diaspora, 8th canon of the First Ecumenical Council, 

πόλις, nationality

The article was submitted 11.11.2025,  

accepted for publication 22.11.2025.

https://orcid.org/0000-0001-7626-7172

