
№ 4 (8) 2025 165Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Антиарианская полемика 
в «Комментарии на Матфея» 
свт. Илария Пиктавийского 
как свидетельство рецепции 
Никейского вероопределения
Авель (Константинов), архимандрит
магистр богословия, насельник Свято-Успенского  
Одесского мужского монастыря 
archim.abel2023@gmail.com 
ORCID: 0009-0006-5797-9661

л
и

ц
ен

зи
я 

 
C

C
 B

Y-
N

C
 4

.0

ДЛЯ ЦИТИР ОВАНИЯ:  Авель (Константинов), архим. Антиарианская полемика 

в «Комментарии на Матфея» свт. Илария Пиктавийского как свидетельство рецепции 

Никейского вероопределения // Богослов. 2026. № 4 (8). С. 165–199.  

DOI: 10.62847/BOGOSLOV.2025.7.3.008  

АННОТАЦИЯ В статье исследуется антиарианская полемика в «Комментарии на Матфея» 

свт. Илария Пиктавийского (353–356) как свидетельство раннего этапа рецепции Никей-

ского вероопределения на латинском Западе. Анализируются три ключевые богословские 

формулы: полемика о титуле Primogenitus («Первородный»), критика учения о «номинальном 

божестве» Христа и опровержение арианской интерпретации Гефсиманского борения. 

Демонстрируется, что свт. Иларий, еще не владея никейской терминологией «единосущия», 

через библейскую экзегезу и опору на Тертуллиана формулирует православное учение 

о Святой Троице. Особое внимание уделяется методологическому аспекту: формирова-

нию специфически западного подхода к тринитарной проблематике через юридические 

категории и психологические аналогии. Рассматривается актуальность антиарианской 

аргументации свт. Илария для современного межрелигиозного диалога, особенно с 

исламом. Исследование показывает, что западная антиарианская полемика развивалась 

как творческое переосмысление собственной богословской традиции, а не механическое 

заимствование восточных формулировок.

КЛЮЧЕВЫЕ СЛОВА :  Иларий Пиктавийский, арианство, Никейский собор, Урсакий 

Сингидунский, Валент Мурсийский, единосущие, Primogenitus, номинальное божество, 

Гефсиманское борение, Тертуллиан, межрелигиозный диалог

Статья поступила в редакцию 06.12.2025,  

принята к публикации 26.12.2025.

mailto:archim.abel2023@gmail.com


№ 4 (8) 2025 166Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

ВЕДЕНИЕ

истории патристических исследований «Коммен-
тарий на Матфея» (Commentarius in Matthaeum; 
CPL, №  430) 1 свт. Илария Пиктавийского долгое 
время рассматривался преимущественно как эк-

зегетическое сочинение раннего периода творчества галль-
ского епископа. Составленный в  первые годы епископства 2, 
в 353–356 гг.3, до отправления автора в ссылку на Восток за 
противостояние арианству 4, этот труд традиционно воспри-
нимался как первый полностью сохранившийся латинский 
комментарий на Евангелие от Матфея 5, представляющий ин-
терес в  первую очередь для изучения западной библейской 
экзегезы IV в 6.

Переломным моментом в изучении этого текста стало по-
явление критического издания Жана Дуаньона в серии Sources 
chrétiennes (SC; 254, 258). Французский патролог сделал важное 
наблюдение: «…он (свт. Иларий Пиктавийский. — Архим. Авель) 
никогда не проявляет в творении „Комментарий на Матфея“ 
такой агрессивности против заблуждения, которая свидетель-
ствовала бы о личном столкновении с какой‑либо фракцией 
еретиков. Однако после битвы за веру, которая произошла на 
Арльском соборе, Иларий, кажется, не игнорировал содержа-
ние некоторых арианских документов…» 7. Следует, однако, 

1	 Далее в тексте — Hil. In Mt.
2	 О дате избрания свт. Илария епископом Пиктавия (сейчас Пуатье) 
существуют различные мнения. Около 350 г. (см.: Figura M., Doignon J. Hil. 
Poit. La Trinité. T. I. Introduction // SC. 443. Paris, 1999. P. 14; Морескини К., 
Норелли Э. История литературы раннего христианства. Т. 2. М., 2022. С. 422); 
353–354 гг. (см.: Фокин А. Р. Иларий // ПЭ. Т. 22. С. 78). Д. Уильямс считает дату 
неизвестной (см.: Williams D. H. Hil., St. Commentary on Matthew. Introduction. 
Washington, 2012. P. 4–5). Мы, вслед за К. Гиньяром, считаем terminus ante quem 
рукоположения 353 год (см.: Guignard C. Comme des brebis au milieu des loups. 
Introduction. Paris, 2024. P. 50, 55–56).
3	 Традиционная датировка составления — 353–356 гг. (см.: Doignon J. Hil. 
Poit. Sur Matthieu. T. 1. Introduction // SC. 254. P. 19–20). Д. Уильямс предлагает 
датировать сочинение периодом до 353 г. (см.: Williams D. H. Hil., St. 
Commentary on Matthew. Introduction. P. 23).
4	 Durst M. Hil. Poit. Lettre sur les synodes. Introduction // SC. 621. Paris, 2021. P. 9.
5	 Фокин А. Р. Иларий // ПЭ. Т. 22. С. 88.
6	 См.: Williams D. H. Hil., St. Commentary on Matthew. Introduction. P. 3–4; 
Figura M., Doignon J. Hil. Poit. La Trinité. T. I. Introduction // SC. 443. P. 17–18.
7	 Doignon J. Hil. Poit. Sur Matthieu. T. 1. Introduction // SC. 254. P. 20–21.

В



№ 4 (8) 2025 167Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

отметить, что указания на следы антиарианской полемики в Hil. 
In Mt. встречались в научной литературе и ранее — в частности, 
в фундаментальном труде Питера Смюлдерса 8.

Данное наблюдение подтверждается и другими современ-
ными исследователями. Так, во втором томе фундаментального 
труда итальянских патрологов Клаудио Морескини и Энрико 
Норелли отмечается, что «в толковании Иларий делает не-
сколько общих ссылок на утверждение ариан» 9. Эти «общие 
ссылки» при внимательном анализе оказываются не случайны-
ми упоминаниями, но свидетельством того, что уже в период 
составления Hil. In Mt. святитель был знаком с основными 
положениями арианского учения и считал необходимым, пусть 
и в завуалированной форме, противопоставить им православ-
ное понимание евангельского текста.

Согласно собственному признанию свт. Илария в тракта-
те «О соборах», он «не слышал о Никейской вере» до ссылки 
в 356 г.10 Это создает определенный парадокс: как мог свт. Ила-
рий полемизировать с арианством, при этом не зная 11 Никей-
ского Символа веры? Ответ, по-видимому, заключается в том, 
что знакомство с арианскими тезисами и знание никейской 
терминологии — это два разных процесса. После Арльского 
собора 353 г., где был осужден свт. Афанасий Александрий-
ский 12, галльские епископы не могли не знать о сути богослов-
ских споров, сотрясавших Церковь, даже если специфическая 

8	 Smulders P. La doctrine trinitaire de S. Hilaire de Poitiers. Roma, 1944. P. 39. Not. 
102.
 9	 Морескини К., Норелли Э. История литературы раннего христианства на 
греческом и латинском языках. Т. 2. С. 425; Burns P. The Christology in Hilary of 
Poitiers’ Commentary on Matthew. Introduction. Roma, 1981. P. 13. 
10	 «Давно возрожденный и некоторое время пребывая в епископском сане, 
я никогда не слышал о Никейской вере, кроме как собираясь в изгнание, но 
понимание единосущия (homousii) и подобосущия (homoiousii) мне открыли 
Евангелия и апостолы» (Hil. Poit. Lettre sur les synodes // SC. 621. P. 416). 
(Переводы, кроме специально оговоренных, сделаны нами. — Архим. Авель).
11	 Профессор К. Гиньяр делает важное пояснение к незнанию Никейского 
Символа веры и необходимости вести полемику: «…дополняют признание 
этого незнания следующие слова: «но Евангелия и апостолы запечатлели во 
мне (свт. Иларий. — Архим. Авель) понимание единосущного и подобосущного» 
(Guignard C. Comme des brebis au milieu des loups. P. 31).
12	 Асмус В., прот., И. С. Чичуров, М. В. Никифоров и др. Афанасий I Великий // 
ПЭ. 2002. Т. 4. С. 27.



№ 4 (8) 2025 168Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

никейская терминология («единосущие») еще не вошла в их 
богословский лексикон.

Особую ценность для понимания этого раннего этапа ан-
тиарианской полемики на Западе представляют три ключевые 
богословские формулировки, выявленные Дуаньоном в кри-
тическом издании:

1. полемика о  титуле Primogenitus («Первородный») 
(Мф. 11:19; Hil. In Mt. 11. 9), в которой свт. Иларий противосто-
ит тем, кто использует это библейское наименование Иисуса 
Христа для обоснования того, что «Сын Божий после Отца и не 
совечен Ему» 13, что Сын есть «нечто среднее» — сила или воля 
Самого Отца 14;

2. критика учения о «номинальном» божестве Иисуса 
Христа (Мф. 12:33; Hil. In Mt. 12. 18) — парадоксальная пози-
ция, согласно которой Христос почитается «как Бог» (tamquam 
Deum), но при этом лишается реального «общения с Богом» 
(Dei communione) 15;

3. опровержение арианского тезиса о том, что Сын был 
создан из ничего во времени, основанного на неверной интер-
претации Гефсиманского борения (Мф. 26:36–46; Hil. In Mt. 
31, 3), в которой проявления человеческой природы Иисуса 
Христа используются арианами как аргумент против Его Бо-
жественной природы 16.

Важность анализа этих пассажей подтверждается и но-
вейшими исследованиями. В частности, изучение рукописной 
традиции Hil. In Mt., проведенное К. Гиньяром, подтверждает, 
что семейство рукописей β (на которое опирался Ж. Дуаньон 
в некоторых спорных главах) демонстрирует «множественные 
следы систематической переработки текста… с целью устра-
нения наиболее трудных для понимания чтений (lectiones 
difficiliores)» 17. Это подчеркивает необходимость критического 
отношения к версиям текста при анализе сложных богослов-
ских фрагментов.

13	 Шмалий В., свящ. Арианство // ПЭ. 2001. Т. 3. С. 223.
14	 См.: Hil. Poit. Sur Matthieu. T. 1 // SC. 254. P. 263. Not. 14.
15	 См.: Ibid. P. 286–287. Not. 14.
16	 См.: Hil. Poit. Sur Matthieu. T. 2 // SC. 258. P. 228–229. Not. 8.
17	 Guignard C. Hilaire de Poitiers, Commentaire sur Matthieu 33, 5: plaidoyer pour 
le texte de la famille α » // Augustinianum. 2020. Vol. 60 (2). P. 379–380.



№ 4 (8) 2025 169Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Данная текстологическая сложность коррелирует с об-
щим сдвигом в современной патрологии: Hil. In Mt. все чаще 
рассматривается не как изолированный памятник западной 
мысли, а как сложный узел пересечения различных богослов-
ских традиций. Такой подход требует особой осторожности при 
реконструкции оригинальной богословской мысли святителя.

В  этом контексте статья Гильермо Гомеса позволя-
ет по-новому взглянуть на источники этой мысли. Автор 
утверждает, что ряд свидетельств в Hil. In Mt. указывает на 
влияние экзегезы Оригена. Есть вероятность, что «влияние 
Оригена на Илария могло иметь место еще до его изгнания» 18, 
а это свидетельствует о глубокой укорененности святителя 
в широкой интеллектуальной традиции еще в период его слу-
жения в Галлии. Это вписывает Hil. In Mt. в «единое интер-
претационное течение», объединяющее гностические группы, 
наследие Оригена и латинскую традицию 19.

Таким образом, современное состояние исследований по-
зволяет видеть в Hil. In Mt. не просто частный экзегетический 
опыт, а пример органичного синтеза восточной и западной 
герменевтики, сложившегося еще до начала активной фазы 
антиарианских споров на Востоке.

Настоящее исследование ставит своей целью проде-
монстрировать, что Hil. In Mt. представляет собой важный 
источник начального этапа рецепции никейского богословия 
на латинском Западе. В условиях догматической неопреде-
ленности свт. Иларий, еще не владея в полной мере термино-
логией «единосущия», вырабатывает превентивную защиту 
православного учения через библейскую экзегезу. Это делает 
данное творение бесценным свидетельством для понимания 
того, как догматическое сознание Церкви формировалось не 
только через соборные определения, но и через живую экзе-
гетическую традицию.

Особую актуальность работе придает типологическое со-
поставление антиарианских аргументов IV в. с современными 
вызовами межрелигиозного диалога. Как будет показано далее, 

18	 Gómez G. Centurio, tribunus, princeps en Hilario de Poitiers, In Matt. 7, 3–5: 
texto bíblico y exégesis a la luz de gnósticos y Orígenes // Augustinianum. 2020. Vol. 
60 (1). P. 69.
19	 См.: Ibid. P. 49.



№ 4 (8) 2025 170Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

разработанный свт. Иларием богословский инструментарий 
сохраняет свою значимость при обсуждении тринитарной про-
блематики в контексте диалога с исламом, где вопрос о статусе 
Иисуса Христа и Его Божественной природе остается цен-
тральным. Таким образом, Hil. In Mt. предстает не только исто-
рическим памятником, но и актуальным герменевтическим 
ключом для артикуляции христианской веры в современном 
плюралистическом мире.

ПОЛЕМИКА ОБ ИМЕНОВАНИИ PRIMOGENITUS:  
МЕЖДУ ТЕРТУЛЛИАНОМ И НИКЕЕЙ

нтиарианская полемика свт. Илария в  его Hil. In 
Mt. приобретает конкретные очертания, когда речь 
заходит о  титуле Primogenitus («Первородный»). 
Ж. Дуаньон выдвигает обоснованное предположе-

ние, что упоминаемые свт. Иларием plures 20 («многие») могут 
быть идентифицированы с  арианскими епископами омий-
ской партии Урсакием и Валентом, которые были учениками 
Ария 21. Идентификация оппонентов свт. Илария как Урсакия 
и  Валента подтверждается не только хронологическими со-
ображениями, но и  содержательным анализом их богослов-
ской позиции: именно эти епископы активно продвигали 
интерпретацию именования Primogenitus в субординациони-
стском ключе на западных соборах 350‑х гг.22

20	 «Многие, в самом деле, имеют обыкновение уклоняться от [истинного 
смысла] апостольского изречения, в котором он говорит, что Христос является 
Божией силой и Божией премудростью (1 Кор. 1:24), [толкуя слова] таким 
образом, что при сотворении Его от Девы [якобы] проявилось действие 
премудрости и силы Божией, так что в Его рождении следует понимать дело 
божественного предвидения и могущества, и что в Нем присутствует скорее 
проявление [действия] Премудрости, нежели [сама] природа Премудрости» (Hil. 
Poit. Sur Matthieu. T. 1 // SC. 254. P. 262–264).
21	 Цыпин В., прот. Эпоха Вселенских Соборов: Очерки из истории Церкви. М., 
2025. С. 53.
22	 Английский исследователь Дэниел Уильямса утверждает, что противниками 
в Hil. In Mt. были не ариане, а сторонники адопцианства (Williams D. H. Hil., 
St. Commentary on Matthew. Introduction. P. 23–27). Это утверждение 
противоречит выводам Жана Дуаньона в критическом издании (SC; 254, 258), 
который идентифицирует оппонентов как ариан. Мы не согласны с позицией 

А



№ 4 (8) 2025 171Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Урсакий Сингидунский и Валент Мурсийский были не 
просто сторонниками учения о «подобии (ὅμοιος) Сына Отцу» 23, 
но активными (ведущими) 24 распространителями этого учения, 
особенно в западных провинциях империи 25. Их деятельность 
была настолько значительной в политических интригах и цер-
ковной жизни 26, что свт. Иларий впоследствии посвятил им 
специальное сочинение — Liber adversus Valentem et Ursacium 
(«Книга против Валента и Урсакия») 27, где собрал документаль-
ные свидетельства их еретической деятельности.

Арианская интерпретация:  
«первородный» = первое творение
Центральным пунктом арианской экзегезы слова Primogenitus, 
представленной омиями Урсакием и  Валентом на первом 
соборе в  Сирмии 28, была его интерпретация как указания 
на то, что Сын является «первым из творений» Божиих 29. 
Епископы-ариане использовали этот термин апостола Пав-
ла из Послания к  Колоссянам: «qui est imago Dei invisibilis, 
primogenitus omnis creaturae (курсив наш. — Архим. Авель)» 30 

Д. Уильямса по следующим причинам: 1) он не приводит убедительных 
доказательств своей гипотезы; 2) ведущие исследователи творчества свт. 
Илария поддерживают интерпретацию Ж. Дуаньона. См.: Smulders P. Hilarius 
van Poitiers als exegeet van Mattheüs: bij de kritische uitgave // International 
Journal for Philosophy and Theology. 1983. № 44. P. 61 (рецензия на SC; 254, 
258). Исчерпывающее опровержение позиции Д. Уильямса представлено 
в монографии К. Гиньяра: Guignard C. Comme des brebis au milieu des loups. 
P. 297–380, 391–396; Appendice I (P. 425–438).
23	 Карташев А. В. Вселенские Соборы. М., 2019. С. 97.
24	 См.: Williams D. H. Hil., St. Commentary on Matthew. Introduction. P. 8.
25	 См.: Зайцев Д. В. Валент и Урсакий // ПЭ. 2003. Т. 6. С. 525–527.
26	 См.: Morales X. Athan. Sur les décrets du concile de Nicée. Introduction // SC. 649. 
P. 29.
27	 «Труд составлен в 356–366 гг. и представлял собой собрание различных 
документов по истории арианских споров. Из всего собрания, состоявшего, как 
предполагают, из трех книг, до настоящего времени дошли лишь фрагменты, 
извлеченные неизвестным автором не ранее 403 г. и сохранившиеся 
в нескольких парижских рукописях. Отсюда происходит другое название 
этого собрания, данное в 1916 г. его новым издателем А. Л. Федером, — 

“Collectanea antiariana Parisina” (“Парижское антиарианское собрание”)» 
(Фокин А. Р. Иларий // ПЭ. Т. 22. С. 87).
28	 См.: Захаров Г. Е. Сирмийские формулы // ПЭ. 2021. Т. 64. С. 193–195.
29	 См.: Hil. Pict. Coll. antiar. // CSEL. 65. P. 147.
30	 «Который есть образ Бога невидимого, рожденный прежде всякой твари» 
(Кол. 1:15 Син.). Также латинский текст: Vulg. P. 1820.



№ 4 (8) 2025 172Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

(Кол. 1:15 NTGL), — для обоснования своего учения. Как ука-
зывает Ж. Дуаньон, термин Primogenitus «был искажен ав-
торами „вероломства“ (perfidia) и  изменен в  направлении 
их тезисов» 31, что означало не превосходство над творением, 
а принадлежность к нему, пусть и в качестве первого и выс-
шего создания 32.

Эта интерпретация была особенно опасна именно своей 
кажущейся библейской обоснованностью. Используя автори-
тет Свящ. Писания, ариане пытались придать своему учению 
видимость ортодоксальности, что делало их аргументацию 
привлекательной для многих христиан, не искушенных в тон-
костях богословия, «так что Иларий опасался, что они (епи-
скопы Галлии. — Архим. Авель) оставили свое сопротивление 
Сатурнину и его сторонникам» 33.

Ответ свт. Илария: опора на Тертуллиана
В  отрицании арианской интерпретации свт. Иларий об-
ращается к  авторитету латинской богословской традиции, 
в  частности к  Тертуллиану. Как отмечает Ж. Дуаньон, свт. 
Иларий в  своем опровержении опирается на христологиче-
ские формулировки из богословских трактатов Тертуллиана 
(«О душе», «О крещении», «О прескрипции против еретиков», 
«Против Праксея», «О Воскресении») 34.

Апелляция к Тертуллиану представляет собой сознатель-
ную герменевтическую стратегию, восходящую к III в 35.: свт. 
Иларий противопоставляет арианской экзегетической новации 
укорененную в западной традиции интерпретацию 36, которая, 

31	 Doignon J. Hilaire de Poitiers avant l’exil: recherches sur la naissance, 
l’enseignement et l’épreuve d’une foi épiscopale en Gaule au milieu du IVe siècle. 
Paris, 1971. P. 493.
32	 См.: Hil. Pict. Coll. antiar. // CSEL. 65. P. 152.
33	 Hil. Poit. Lettre sur les synodes // SC. 621. P. 11.
34	 См.: Hil. Poit. Sur Matthieu. T. 1 // SC. 254. P. 32–33.
35	 «Отмеченный христологический вопрос, лишь косвенно затронутый 
у корифеев древне-церковной западной христологии (Ириней и Тертуллиан), 
в первый раз с надлежащею полнотой был раскрыт в западной богословской 
письменности именно Иларием» (Орлов А. П. К характеристике христологии 
Илария Пиктавийского // Богословский вестник. 1909. Т. 3. № 9. С. 126–127).
36	 «Хотя Иларий был воспитан в местной галльской богословской традиции, 
восходящей к сщмч. Иринею Лионскому, не чуждой североафриканского 
влияния (Тертуллиан, Лактанций)» (Фокин А. Р. Иларий // ПЭ. Т. 22. С. 90).



№ 4 (8) 2025 173Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

несмотря на отсутствие никейской терминологии, утверждает 
онтологическое единство Отца и Сына. Приведем аргумента-
цию Тертуллиана из трактата «Против Праксея», на которую 
опирается свт. Иларий в своей полемике.

В 19‑й главе этого трактата Тертуллиан разбирает апо-
стольское изречение о Христе как «Божией силе и Божией 
премудрости» (1 Кор. 1:24), предвосхищая арианские иска-
жения 37. Свт. Иларий пишет: «Многие, в самом деле, имеют 
обыкновение уклоняться от [истинного смысла] апостольского 
изречения… [толкуя слова] таким образом, что при сотворении 
Его от Девы [якобы] проявилось действие премудрости и силы 
Божией» 38. Святитель настаивает, что Премудрость — это не 
просто «проявление [действия]» (efficientia), но сама «природа 
Премудрости» (natura sapientiae) 39, то есть личностный Сын 
Божий. Далее апологет и богослов из Карфагена утверждает 
участие Сына-Премудрости в творении: «Итак, был Тот, благо-
даря Которому Бог творил не один… если только [Он был] один 
от прочих [творений]» 40. Это прямо противостоит арианской 
интерпретации Primogenitus как первого из творений.

В 26‑й главе Тертуллиан развивает ключевой принцип: 
Сын происходит из сущности Отца как «часть целого» (portio 
totius) 41, но при этом обладает полнотой божественной природы: 
«потому Дух — Бог и Слово — Бог, потому что из Бога» (et ideo 
spiritus deus et sermo deus, quia ex deo) 42. Критически важно его 
уточнение: «однако не Сам Тот, из Кого [Они] есть» (non tamen 
ipse ex quo est) 43, что устанавливает различие Лиц при един-
стве сущности. Это учение о происхождении Сына «из сущ-
ности Бога» (ex ipsius dei substantia) 44 как «понятия сущности» 
(substantiva res) 45 прямо противостоит арианской интерпретации 

37	 «Слово же, сила Божия и премудрость Божия — это Сам Сын» (Tertullianus. 
Adversus Praxean liber. London, 1948. P. 112).
38	 Hil. Poit. Sur Matthieu. T. 1 // SC. 254. P. 262–264.
39	 Ibid.
40	 Tertullianus. Adversus Praxean liber. P. 111.
41	 Ibid. P. 122.
42	 Ibid.
43	 Ibid.
44	 Ibid.
45	 Здесь нужно привести пояснения доцента Московской духовной академии 
А. П. Орлова: «(нужно понимать. — Архим. Авель)… под телесной субстанцией 
тот внутренний субстрат вещи, который делает вещь именно реальностью» 



№ 4 (8) 2025 174Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

представителей «левой партии» 46 Урсакия и Валента. Формула 
Тертуллиана «Дух есть сущность Слова, и Слово есть действие 
Духа, и два суть одно» 47 утверждает единосущие при различии 
Лиц — принцип, который станет центральным в Никейском 
богословии против арианства.

Свт. Иларий в Hil. In Mt. 11, 12 развивает эту мысль Тер-
туллиана, переводя ее в плоскость гносеологии, обосновывая 
тождество сущности Отца и Сына через концепцию Их взаим-
ного познания на основе Мф. 11:27: «Все предано Мне Отцом 
Моим, и никто не знает Сына, кроме Отца; и Отца не знает 
никто, кроме Сына, и кому Сын хочет открыть». Святитель 
пишет: «Этим откровением Он учит, что та же самая сущ-
ность (выделение. — J. Doignon) обоих [пребывает] во взаимном 
познании, так как тот, кто познал бы Сына, познал бы и Отца 
в Сыне, потому что все передано Ему от Отца» 48. Здесь свт. 
Иларий переосмысливает концепцию богослова из Карфагена 
о сущностном единстве через категорию познания. Ключевое 
выражение «тайна взаимного познания» (mutuae cognitionis 
secretum) 49 у свт. Илария перекликается с описанием Тертулли-
ана того, что «Христос, Премудрость и Сила Божия, согласно 
апостолу (1 Кор. 1:24), единственный знающий разум Отца» 50.

Вместе с тем генезис экзегезы свт. Илария не ограничива-
ется исключительно африканской традицией. Примечательно, 
что отдельные экзегетические решения свт. Илария обнаружи-
вают параллели не только с текстами Тертуллиана, но и с тол-
кованиями Оригена 51. Г. Гомес отмечает, что выявленные им 
текстуальные особенности в Hil. In Mt. могут объясняться либо 
возможным влиянием александрийской традиции (Ориген), 
либо использованием неизвестной редакции Vetus Latina, либо 

(Орлов А. П. Тринитарные воззрения Илария Пиктавийского. Сергиев Посад, 
1908. С. 277).
46	 Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов: История 
богословской мысли. М., 2007. С. 107.
47	 Tertullianus. Adversus Praxean liber. P. 122.
48	 Doignon J. Hilaire de Poitiers avant l’exil. P. 366. Not. 1.
49	 Hil. Poit. Sur Matthieu. T. 1 // SC. 254. P. 266.
50	 Tertullianus. Adversus Praxean liber. P. 111.
51	 Подробнее об этом см.: Авель (Константинов), архим. Экзегетический 
метод блаженного Иеронима Стридонского в толковании притчей в творении 
«Комментарии на Евангелие от Матфея»: лингвистический аспект. К., 2024. 
(Магист. дисс.). С. 143–148.



№ 4 (8) 2025 175Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

контаминацией (contaminación) евангельских повествований 
в экзегетической традиции. В случае подтверждения первой 
гипотезы испанский исследователь предлагает пересмотреть 
традиционную датировку знакомства свт. Илария с алексан-
дрийской экзегезой, обычно связываемого с периодом изгна-
ния 52. Следует заметить, что исследовательский интерес к Hil. 
In Mt. сосредоточен не только на восточной экзегетической 
традиции (Ориген), но и на влиянии комментария на последу-
ющую латинскую экзегезу 53.

ПАРАДОКС «НОМИНАЛЬНОГО БОЖЕСТВА»:  
ПРИЗНАНИЕ ИМЕНИ ПРИ ОТРИЦАНИИ СУЩНОСТИ

толковании на Мф.  12:33 свт. Иларий вскрывает 
стратегию «двух Ариев» (следуя мнению большин-
ства авторитетных исследователей, мы идентифи-
цируем их как Урсакия из Сингидуна и  Валента 

из Мурсы) 54. Епископы-ариане, восхищаясь чудесами Ии-
суса Христа и  признавая некое подобие с  Отцом, лишают 
Сына «общения с  сущностью Отца» (paternae substantiae 
communione) 55 — то есть самого единосущия, утвержденного 

52	 Gómez G. Centurio, tribunus, princeps en Hilario de Poitiers. P. 67–70.
53	 Вопрос о рецепции Hil. in Mt. в последующей латинской экзегезе остается 
дискуссионным. Блж. Иероним Стридонский при создании своего комментария 
на Евангелие от Матфея непосредственно опирался на труд свт. Илария, о чем 
сам свидетельствует (см.: Hieronym. Comm. in Mat. Praefatio // SC. 242. P. 68; 
ср.: Сидоров А. И. Святые отцы в истории Православной Церкви // СНЦД. Т. 1. 
М., 2011. С. 121). Относительно свт. Амвросия Медиоланского И. И. Адамов 
отмечает скорее знакомство с комментарием, нежели зависимость от него 
(см.: Адамов И. И. Святитель Амвросий Медиоланский. Сергиев Посад, 2006. 
С. 191–193). Вопрос о влиянии на блж. Августина Гиппонского наиболее спорен: 
Ж. Дуаньон полагал, что блж. Августин не был знаком с этим творением (см.: 
Doignon J. Introduction // SC. 254. P. 23–24), тогда как профессор М. Полиа 
допускает такую возможность (см.: Pauliat M. Augustin exégète et prédicateur dans 
les Sermons sur Matthieu. Paris, 2020. P. 23. Not. 127).
54	 Против отождествления оппонентов свт. Илария с епископами-омиями 
выступают Д. Уильямс и К. Беккуит. Подробный разбор их аргументов 
и обоснование идентификации противников святителя с арианствующими 
епископами Урсакием и Валентом см.: Guignard C. Comme des brebis au milieu 
des loups. P. 163–177.
55	 Hil. Poit. Sur Matthieu. T. 1 // SC. 254. P. 286.

В



№ 4 (8) 2025 176Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

в Никее. Этот парадокс — формальное почитание Христа как 
Бога при отрицании Его единосущия с  Отцом — святитель 
интерпретирует как хулу на Святого Духа, раскрывая тем са-
мым глубинную связь между Никейским вероопределением 
и евангельским предостережением о непростительном грехе 56.

Арианская позиция «среднего пути»  
и ее внутреннее противоречие
В рассматриваемом фрагменте свт. Иларий обличает попытку 
ариан занять некую «срединную позицию» (medium se agere) 
в вопросе о Божестве Иисуса Христа. Как отмечает профес-
сор Кристоф Гиньяр, для аргументации в своем толковании 
святитель использует четыре инфинитива, которые образуют 
две антитетические пары 57. Первая пара: deferre («предостав-
лять» 58) ↔ negare («отрицать» 59). Вторая пара (поясняющая 
первую): venerari («почитать» 60) ↔ spoliare («лишать» 61).

Свт. Иларий показывает, что эта позиция характеризуется 
фундаментальным внутренним антагонизмом — противореча-
щим различием (dissidentem diversitatem) 62: с одной стороны, 
ариане «воздают Христу кое-что» (Christo aliqua deferre) и даже 
формально «почитают как Бога» (venerari tamquam Deum), но 
с другой — «отказывают в самом важном» (negare quae maxima 
sunt) и «лишают общения с Богом» (Dei communione spoliare). 
Формальное почитание Христа как Бога при одновременном 
отрицании Его подлинной Божественной природы через ли-
шение общения с Божественной сущностью составляет суть 
этой «срединной» еретической позиции 63.

Святитель проницательно указывает на психологическую 
подоплеку такой «срединной» позиции — партия ариан-омиев 
лишь усугубляет свою вину: «восхищение столь великими де-
лами» (admirationem operum tantorum) не позволяет им отнять 

56	 «Посему говорю вам: всякий грех и хула простятся человекам, а хула на Духа 
не простится человекам» (Мф. 12:31 Син.).
57	 См.: Guignard C. Comme des brebis au milieu des loups. P. 163.
58	 Дворецкий И. Х. Латинско-русский словарь. М., 1976. С. 296.
59	 Там же. С. 666.
60	 Там же. С. 1063.
61	 Там же. С. 948.
62	 Hil. Poit. Lettre sur les synodes // SC. 621. P. 228.
63	 См.: Guignard C. Comme des brebis au milieu des loups. P. 162–163.



№ 4 (8) 2025 177Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

у Христа имя Бога, но их «злоба ума и чувства» (malevolentiam 
mentis et sensus) отсекает онтологическое родство с Отцом, 
если перефразировать слова А. П. Орлова 64. Величие совершен-
ных Иисусом Христом чудес, сила Его учения, факт Воскресе-
ния — все это делает для них невозможным полное отрицание 
Божественности Спасителя 65. Однако этот прием-компромисс 
не смягчает ересь, а напротив, обнажает ее внутреннюю логи-
ческую несостоятельность и духовное ослепление 66 Урсакия 
и Валента: признание Божественных действий с необходимо-
стью требует признания Божественной природы, ведь действие 
следует из бытия. Отвергая же «общение с сущностью Отца» 
(paternae substantiae communione), еретики впадают в противо-
речие с собственным признанием Божественности дел Господа, 
поскольку «Отец не может быть Отцом чуждой для Себя, не-
подобной Ему субстанции, потому что рождение не допускает 
различия природы» 67.

Концепция «благородства по имени»: формальное 
признание без онтологического содержания
Центральным понятием в анализе свт. Илария становится ред-
кий термин generositas 68 («благородство» 69 или «благородное 
происхождение» 70). Ариане вынуждены признать это благо-

64	 «…существенно (naturaliter) обладающий Отчей природою (gignentem 
se naturam)…» (Орлов А. П. Тринитарные воззрения Илария Пиктавийского. 
Сергиев Посад, 1908. С. 289).
65	 В полемике с арианством свт. Иларий последовательно раскрывает полноту 
Божественной природы Христа. Толкуя Кол. 1:15, святитель подчеркивает, 
что «Христос, по контексту апостольской речи, “есть образ не формы только, 
а самой природы” Божества, доказательством которой является творческая сила 
этого Образа Божьего, выразившаяся в творении ангельского мира» (Орлов А. П. 
К характеристике христологии Илария Пиктавийского. С. 136).
66	 См. Williams D. Defining Orthodoxy in Hilary of Poitiers’ Commentarium in 
Matthaeum // Journal of Early Christian Studies. 2001. Vol. 9. № 2. P. 163.
67	 Попов И. В. Труды по патрологии. Т. 1. Святые Отцы II–IV вв. Сергиев Посад, 
2004. С. 544–545.
68	 «…речь идет об очень редком термине в творениях Илария» 
(Guignard C. Comme des brebis au milieu des loups. P. 171).
69	 generōsitās, ātis (f) — 1) родовитость, породистость; 2) высокое качество; 
3) благородство, великодушие (Дворецкий И. Х. Латинско-русский словарь. 
С. 452–453).
70	 gĕnĕrōsĭtās, ātis (f) — bonté de la race («благородство происхождения») 
(Gaffiot F. Dictionnaire latin-français. Paris, 1934. P. 707).



№ 4 (8) 2025 178Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

родство «в  имени» (in  nomine), но отрицают его онтологи-
ческую реальность. Здесь мы сталкиваемся с  ключевой для 
понимания арианства дихотомией между номинальным 
и  реальным: именование Иисуса Христа Богом без призна-
ния тождественной сущности оказывается, по мысли святи-
теля, пустым титулом, лишенным онтологического содер-
жания. Это противоречие между nomen и  substantia, между 
внешним признанием и внутренним отрицанием, составляет 
суть арианского заблуждения.

Эта формула получает дополнительное разъяснение в па-
раллельном тексте из «Парижского антиарианского собра-
ния» 71, где свт. Иларий комментирует еретическое исповеда-
ние, приписываемое «двум Ариям» 72. В этом документе ариане 
дают Сыну Божию «имя от другого» (dantes Dei filio… nomen 
ex altero). Ключевое выражение nomen ex altero раскрывает 
суть арианской христологии: Божество Христа оказывается не 
собственным, но дарованным извне, не природным, но благо-
датным 73. Это радикально противоречит никейскому учению 
о рождении Сына из сущности Отца (de substantia Patris) 74. 
Таким образом, арианское «божество» Христа оказывается 
чисто внешним, заимствованным, не укорененным в самой 
Его природе, что разрушает не только никейское «единосу-
щие» (ὁ δὲ υἱὸς ἴδιον τῆς οὐσίας γέννημά ἐστι) 75, но и само би-
блейское представление о Боге, потому что в Свящ. Писании 
имя раскрывает природу, «именно на это указывают слова 
Бога в Исх. 3:14, где Он назвал Себя „Сущим“ (Ego sum qui 
sum — „Я есмь Тот, Кто есмь“)» 76.

71	 «…два Ария… богохульники против Христа, лишающие Его отеческого 
благородства бесконечности… дающие Сыну Божию… имя от другого» (CSEL 65. 
P. 149).
72	 Об уникальности термина см.: Guignard C. Comme des brebis au milieu des 
loups. P. 171.
73	 Ср. критику Арием «именования по причастию благодати» в: Афанасий 
Великий, свт. Творения. Т. 1 // ПСТСО. М., 2015. Т. 8. С. 161.
74	 Ср. с формулой Тертуллиана: Tert. Adv. Prax. 26 // CCSL. 2. P. 1162.
75	 «Итак, снова следует сказать то же самое: творение находится вне Творящего, 
как было сказано, а Сын есть собственное порождение сущности, поэтому 
творение не обязательно существует всегда» (Athan. Traités contre les Ariens. T. 
I // SC. 598. P. 192).
76	 Фокин А. Р. Иларий // ПЭ. Т. 22. С. 91.



№ 4 (8) 2025 179Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Связь с александрийской традицией:  
преемственность и развитие
Как отмечает Питер Смюлдерс в  своем фундаментальном 
исследовании тринитарного богословия свт. Илария 77, эта 
концепция номинального божества имеет прямую параллель 
в полемике свт. Афанасия Александрийского. В первом «Сло-
ве против ариан» (I. 5)  свт. Афанасий приводит слова само-
го Ария: «Один был Бог, и  не было еще Слова и  Премудро-
сти. Потом, восхотев создать нас, сотворил Единого некоего 
и наименовал Его Словом, Премудростью и Сыном» 78. Клю-
чевое слово здесь — «наименовал» (ὠνόμασεν) 79: Сын получа-
ет божественные имена не по природе, но по благоволению 
Отца, как внешнее обозначение. Это сопоставление свиде-
тельствует о  том, что свт. Иларий не просто воспроизводит 
восточную полемическую традицию, но творчески ее переос-
мысляет через призму латинской правовой культуры.
Особенно примечательно, что свт. Иларий использует юри-
дическую терминологию римского права: generositas в  рим-
ском контексте означает «благородное происхождение» — 
наследственное достоинство, передаваемое по крови от отца 
к  сыну 80. Противопоставляя природную generositas внеш-
нему nomen ex altero, святитель переводит восточное раз-
личение между κατὰ φύσιν («по  природе») 81 и  κατὰ θεότητα 
(«по божеству») 82 на язык, интуитивно понятный западной ау-
дитории, воспитанной на римском праве. Это демонстрирует 

77	 Цит. по: Hil. Poit. Sur Matthieu. T. 1 // SC. 254. P. 286–287. Not. 14.
78	 Афанасий Великий, свт. Творения. Т. 1 // ПСТСО. Т. 8. С. 160.
79	 «Затем, пожелав сотворить нас, Он тогда создал некоего Одного 
и наименовал Его Словом, Сыном и Премудростью, чтобы через Него сотворить 
нас (курсив. — Архим. Авель)» (Athan. Traités contre les Ariens. T. I // SC. 598. 
P. 114).
80	 См. исследование семантики термина: Vogt G. Gleanings for the History of 
a Sentiment: Generositas Virtus, Non Sanguis // Journal of English and Germanic 
Philology. 1925. Vol. 24. № . 1. P. 102–124).
81	 В этом тексте свт. Афанасий Великий персонифицировал плоть, которая 
«говорит»: «Я по природе смертна, будучи из земли, но впоследствии стала 
плотью Слова, и Он Сам понес мои страдания, хотя и был Он бесстрастен 
(курсив. — Архим. Авель)» (Athan. Traités contre les Ariens. T. II // SC. 599. P. 384).
82	 «Ведь если Само Слово, поскольку Оно есть Слово, ради Себя Самого 
приняло [человеческую природу] и прославилось, и если Оно по божеству 
Своему прославлено и воскресло, то какая надежда есть у людей? (курсив. — 
Архим. Авель)» (Ibid. P. 398).



№ 4 (8) 2025 180Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

уникальную роль Hil. In Mt. как «моста» 83 между греческим 
и  латинским богословием в  критический период рецепции 
Никейского собора на Западе.

Богословское новаторство: христологическое  
измерение хулы на Духа
Отрицание истинного Божества Христа при формальном при-
знании Его божественного имени становится той самой не-
простительной хулой на Духа, о которой говорит Евангелие 84. 
Святой Дух есть Дух истины, свидетельствующий о  Сыне. 
Признавать внешние проявления действия Духа в  чудесах 
Христовых (admiratio operum), но отрицать их подлинный 
источник — единосущие Сына с  Отцом 85, — означает хулить 
Самого Духа (haec blasphemia Spiritus est), искажая Его свиде-
тельство. Арианская ересь «набрав себе хитрых выражений» 86, 
таким образом, предстает не просто как интеллектуальное за-
блуждение, но как духовное ослепление, противление очевид-
ной истине, засвидетельствованной Духом Святым.

Этот подход свт. Илария демонстрирует целостность его 
тринитарного богословия, в котором христология и пневма-
тология неразрывно связаны с «сотериологической целью» 87. 
Невозможно правильно исповедовать Духа, отрицая истинное 
Божество Сына, как невозможно познать Сына без откровения 

83	 Хотя эта оценка касается всего богословского наследия свт. Илария 
Пиктавийского, и Пол Бёрнс ссылается на ряд авторитетных исследователей, 
которые разделяют это же мнение. Эта оценка релевантна и для Hil. In Mt., 
поскольку ни одно исследование не обходит стороной рассмотрение важности 
отдельных аспектов данного творения. См.: Burns P. The Christology in Hilary of 
Poitiers’ Commentary on Matthew. P. 10. Not. 4.
84	 «Более вероятно, что связь между подрывом божественной природы Сына 
и богохульством против Духа была уже известна Иларию через традицию 
латинского богословия. В сочинении Тертуллиана “Против Праксея” 
(29.19) утверждать, что Христос умер по божественной природе, является 
богохульством против Бога» (Williams D. Defining Orthodoxy in Hilary of Poitiers’ 
Commentarium in Matthaeum. P. 163); Tert. Adv. Prax. // CCSL 2. P. 1202.
85	 «…Иларий борется с богословской тенденцией, которая отказывается 
признать полную Божественность Сына и, в частности, Его участие 
в Божественной сущности…» (Guignard C. Comme des brebis au milieu des loups. 
P. 161).
86	 Афанасий Великий, свт. Творения. Т. 1 // ПСТСО. Т. 8. С. 178.
87	 Burns P. The Christology in Hilary of Poitiers’ Commentary on Matthew. P. 16. См. 
также: Сидоров А. И. Святые отцы в истории Православной Церкви. С. 35.



№ 4 (8) 2025 181Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Духа — без этого спасение недостижимо. Арианство, пытаясь 
разорвать эту связь, совершает непростительный грех про-
тив всей тринитарной структуры Божественного Откровения 
(Мф. 12:31–32).

ГЕФСИМАНСКОЕ БОРЕНИЕ КАК ПОЛЕ ДОГМАТИЧЕСКОЙ 
ПОЛЕМИКИ: ЧЕЛОВЕЧЕСКИЕ СТРАДАНИЯ ХРИСТА 
В АРИАНСКОЙ И ПРАВОСЛАВНОЙ ЭКЗЕГЕЗЕ

ассказ в  Евангелии от Матфея «о  Гефсиманском 
борении имеет огромное значение для понимания 
личности Иисуса» 88 и  представляет собой один из 
ключевых экзегетических локусов в  антиариан-

ской полемике IV в. Экзегеза сцены Гефсиманского моления 
(Мф. 26:37–42) у свт. Илария в Hil. In Mt. фиксирует раннюю 
фазу этой полемики и  свидетельствует о  том, как автор це-
ленаправленно разрабатывает лексику и аргументы, которые 
позднее станут доминантными в  его полемических тракта-
тах «в вопросе о жизненном взаимоотношении между Боже-
ственной сущностью Сына и воспринятой Им человеческой 
природой» 89. Для ариан же этот евангельский эпизод служил 
убедительным доказательством «несовершенства божествен-
ной природы Самого Логоса» 90. Как отмечает свт. Иларий 
в своем комментарии, ариане усматривали в страхе смерти, 
охватившем Иисуса Христа в  Гефсимании, свидетельство 
в пользу своего аргумента о Его «сотворенности» 91.

Арианская инструментализация  
человеческих «аффектов» Христа
Свт. Иларий точно обозначает нерв арианской экзеге-
зы: страдание и  «страх смерти» в  Гефсиманском саду 
интерпретируются как доказательство этого онтологического 

88	 Иларион (Алфеев), митр. Евангелие от Матфея. Исторический 
и богословский комментарий. М., 2019. Т. 2. С. 472.
89	 Орлов А. П. К характеристике христологии Илария Пиктавийского. № 9. 
С. 126.
90	 Там же. 1909. Т. 3. № 10. С. 231.
91	 Hil. Poit. Sur Matthieu. T. 2 // SC. 258. P. 228.

Р



№ 4 (8) 2025 182Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

тезиса. Арианская аргументация апеллировала к  эмпириче-
ской очевидности евангельского повествования: если Хри-
стос испытывал подлинный страх перед страданиями и смер-
тью, если Он молился об избавлении от чаши страданий, 
то это указывает на Его принципиальную ограниченность 
и, следовательно, «субстанциальное несовершенство» 92. Пси-
хосоматические состояния Спасителя становились, таким 
образом, герменевтическим ключом к пониманию Его онто-
логического статуса в арианской экзегезе.

Такая экзегеза «аффектов» (страха, скорби, голода) для 
ариан служит не пастырскому или педагогическому истолко-
ванию домостроительства, а построению догматической схемы, 
в которой пассионарность человеческой природы переносится 
на сам способ бытия Сына 93. Свт. Иларий, напротив, настаива-
ет: феномены человеческой воли и чувств в молитве Иисуса 
Христа нельзя превращать в метафизический аргумент против 
Его предвечного рождения и единосущия Отцу; евангельская 
сцена раскрывает экономию спасения, а не «онтологическую 
деградацию» Сына.

Аргументация святителя о превосходстве Божества над 
человеческими аффектами находит подтверждение в восста-
новленном К. Гиньяром тексте 33‑й главы Hil. In Mt., в кото-
рой свт. Иларий подчеркивает: Христос отдал Свой дух «до-
бровольно, когда захотел» 94, в отличие от разбойников, чья 
смерть была вынужденной. По мнению исследователя, такая 
ориентация прекрасно иллюстрирует тенденцию святителя 
раскрывать божественное измерение в каждой земной черте 
жизни Иисуса Христа, хотя данный пассаж и «…не являет-
ся центральным аспектом в экзегетическом труде, но тем не 
менее имеет большое значение для понимания „Илария из 
Пуатье до изгнания“» 95.

92	 Hil. Poit. La Trinité. T. III // SC. 462. P. 186.
93	 «Но, возможно, [скажут], что в Ком пребывали свойства плача, жажды 
и голода, в Том по необходимости должна присутствовать и природа прочих 
человеческих страстей!» (Ibid. P. 208).
94	 «Отрывок A, в частности, свидетельствует о христологии, центр тяжести 
которой явно смещен в сторону Божественности: в нем подчеркивается различие 
между Единородным и (простыми) людьми, а смерть Христа представляется 
как свободный акт, причем даже ее момент избирается Им Самим» 
(Guignard C. Hilaire de Poitiers, Commentaire sur Matthieu 33, 5. P. 394–395).
95	 Guignard C. Comme des brebis au milieu des loups. P. 18.



№ 4 (8) 2025 183Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Триада отрицаний: вечность — бесконечность — 
нетварность
Свт. Иларий демонстрирует внутреннюю логику арианско-
го вывода через характерную триаду отрицаний, каждое из 
которых последовательно разрушает представление о  Боже-
ственном достоинстве Сына. «Страх» в  Гефсимании выстав-
ляется критерием для отрицания как вечности и  бесконеч-
ного происхождения Сына, так и принадлежности Его бытия 
к сфере Божественного:

1. «отрицание вечности» (non de aeternitate esse prolatum) — 
Сын не произошел от вечности, что подразумевает наличие 
момента, когда Его не существовало;

2. «отрицание происхождения от бесконечной сущности 
Отца» (neque de infinitate paternae substantiae exstitisse) — Сын 
не имеет Своего бытия от бесконечности Отчей сущности, что 
исключает единосущие;

3. отрицание соприродности Отцу — имплицитно содер-
жится в утверждении о сотворенности Сына.

Эта триада представляет собой не просто отрицание от-
дельных Божественных атрибутов, но систематическую декон-
струкцию никейского ὁμοούσιος, подменяющую онтологическое 
единство Отца и Сына морально-волевым согласием между 
Творцом и высшим творением.

Триада утверждений: «из ничего» — «во времени» —  
«как творение»
Параллельно триаде отрицаний свт. Иларий выявляет пози-
тивную арианскую формулу, описывающую происхождение 
Сына:

1. ex nullo effectum — «создан из ничего». Это утверждение 
помещает Сына в категорию тварного бытия, возникшего по 
воле Творца из небытия;

2. coeptus ex opere — «получил начало в творении». Форму-
ла указывает на включенность Сына в порядок творения, пусть 
и как первого и совершеннейшего из творений;

3. confirmatus ex tempore — «утвержден во времени». Вре-
менное измерение существования Сына противопоставляется 
вневременной вечности Отца.



№ 4 (8) 2025 184Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Как отмечает Манлио Симонетти в своей рецензии на ис-
следование Жана Дуаньона «Иларий Пиктавийский до ссылки: 
исследования о зарождении, учении и испытании епископской 
веры в Галлии в середине IV века» 96, эти формулировки имеют 
прямые параллели в арианских документах, цитируемых в бо-
лее позднем творении «Антиарианское собрание» (до 356 г.) 97. 
Там встречается схожая терминология: «Бог Отец ради устро-
ения мира родил Сына и по Своей власти из ничего (ex nihilo) 
создал в новую и иную сущность (in substantiam novam atque 
alteram) нового и иного Бога» 98.

Вся концепция — от экзегетического хода (апелляция 
к человеческим эмоциям Иисуса Христа) до онтологических 
выводов — анализируется свт. Иларием как фундаментальная 
методологическая ошибка арианской герменевтики: непра-
вомерный переход от психологического уровня евангельско-
го нарратива к метафизическим характеристикам ипостас-
ного бытия Сына. Этот герменевтический сдвиг становится 
объектом критики святителя, поскольку еретики подменяют 
рассуждение о Сыне, происходящем «от бесконечности От-
чей сущности» (de infinitate paternae substantiae), анализом 
историко-психологических феноменов домостроительства 
спасения.

Терминологическая преемственность с поздними 
антиарианскими трактатами
Особенно примечательно, что уже в Hil. In Mt. свт. Иларий 
использует специфическую антиарианскую терминологию, 
которая позже появится в  его полемических творениях. Со-
поставление формулировок показывает удивительную после-
довательность богословской мысли святителя:

96	 Doignon J. Hilaire de Poitiers avant l’exil: recherches sur la naissance, 
l’enseignement et l’épreuve d’une foi épiscopale en Gaule au milieu du IVe siècle. 
Paris, 1971.
97	 См.: Hil. Poit. Sur Matthieu. T. 2 // SC. 258. P. 228–229. Not. 8.
98	 Hil. Pict. Coll. antiar. // CSEL. 65. P. 149.



№ 4 (8) 2025 185Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Hil. In Mt.  
(353–355 гг.)

Collectanea antiariana 
Parisina (356–366 гг.)

coeptus ex opere et confirmatus 
ex tempore 99 («начатый 
от дела и утвержденный 
от времени»)

coepit a tempore 100

(«Он начал во времени»)

ex nullo per eum qui omnia 
creavit effectum 101 («Он был 
создан из ничего Тем [через 
Того], Кто все сотворил»)

ordo in eo conexae et 
congenitae creationis 102 
(«порядок связанного 
с Ним и совместно 
рожденного творения »)

Параллелизм выражений свидетельствует о том, что свт. 
Иларий уже в период написания Hil. In Mt. был вовлечен в ан-
тиарианскую полемику и владел специфическим понятийным 
аппаратом для опровержения еретического учения. Это наблю-
дение подтверждает тезис А. П. Орлова о том, что свт. Иларий 
стремится утвердить понятие о Личности Самого Логоса как 
истинном субъекте нашего спасения: хотя домостроительные 
страдания реально не затрагивали бесстрастную Божественную 
сущность, они усвоялись Им через Его собственную плоть, 
ставшую средоточием этих страданий 103, что указывает на ран-
нее формирование его специфической христологии в Hil. In Mt. 
как ответа на арианский вызов.

Экзегетическая стратегия свт. Илария:  
преодоление арианского редукционизма
В  противовес арианской интерпретации Гефсиманского 
моления свт. Иларий развивает сложную экзегетическую 
стратегию, которая, не отрицая реальности человеческих 
переживаний Иисуса Христа 104, помещает их в  более широ-
кий сотериологический контекст. Святитель настаивает на 
том, что страх и  скорбь Спасителя должны пониматься не 

99	 Hil. Poit. Sur Matthieu. T. 2 // SC. 258. P. 228.
100	Hil. Pict. Coll. antiar. // CSEL 65. P. 152.
101	 Hil. Poit. Sur Matthieu. T. 2 // SC. 258. P. 228.
102	Hil. Pict. Coll. antiar. Paris. // CSEL 65. P. 152.
103	Орлов А. П. К характеристике христологии Илария Пиктавийского. № 10. С. 250.
104	Hil. Poit. Sur Matthieu. T. 2 // SC. 258. P. 226.



№ 4 (8) 2025 186Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

как свидетельства Его онтологической ограниченности, но 
как добровольно принятые на Себя ради нашего спасения со-
стояния человеческой природы 105.

Согласно А. П. Орлову, свт. Иларий последовательно 
утверждает предвечное рождение Сына и полноту Его Боже-
ственной природы. Анализируя христологию святителя, Орлов 
показывает, что свт. Иларий проводит четкую границу между 
онтологическим уровнем — вечным бытием Сына как Бога, Го-
спода славы (1 Кор. 2:8), — и икономическим уровнем, включа-
ющим феномены домостроительства спасения и человеческие 
страсти (passiones). Эта методологическая позиция ярко про-
является в полемическом обращении свт. Илария к еретикам: 
«Неужели тебе, о еретик, кажется, что Господь славы испугался 
страдания?.. На что же ты будешь надеяться, отрицая Боже-
ство Христа (Christum Deum negando) и приписывая Ему страх 
перед страданием?» 106. Через риторические вопросы — может 
ли бояться Тот, перед Кем пали ниц вооруженные воины? — 
святитель демонстрирует парадоксальность арианской интер-
претации: даже в момент кажущейся слабости проявляется 
Божественное могущество Христа.

В данном контексте принципиальное значение имеет бого-
словский замысел, или скопос (греч. σκοπός — «цель», «намере-
ние»), на который в своем исследовании указывает А. П. Орлов: 
свт. Иларий богословски отделяет феномены домостроительства 
от онтологии Сына, настаивая на принципиальной несводимости 
этих уровней 107. Человеческие страсти (affectiones) Христа не 
могут служить основанием для суждений об онтологическом 

105	Учение о «неукоризненных страстях» (πάθη ἀδιάβλητα) Иисуса Христа, то 
есть естественных свойствах человеческой природы, не имеющих греховной 
составляющей, последовательно развивается в святоотеческой традиции. См.: 
Иларион (Алфеев), митр. Евангелие от Матфея. Т. 2. С. 476–479; Давыденков О., 
прот. Догматическое богословие. М., 2013. С. 362–367. Свт. Иларий 
Пиктавийский в Hil. In Mt. раскрывает этот принцип на примере голода Иисуса 
Христа после сорокадневного поста см.: Hil. Poit. Sur Matthieu. T. 1 // SC. 254. 
P. 112–114; Орлов А. П. К характеристике христологии Илария Пиктавийского. 
№ 10. С. 230. Обзор святоотеческих толкований Гефсиманского моления см.: 
Ветелев А., прот. Гефсиманская молитва Спасителя // Журнал Московской 
Патриархии. 1962. № 3. С. 38–46.
106	Hil. Poit. La Trinité. T. III // SC. 462. P. 216.
107	 См.: Орлов А. П. К характеристике христологии Илария Пиктавийского. № 10. 
С. 254–267.



№ 4 (8) 2025 187Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

статусе Сына — в этом заключается фундаментальная методо-
логическая ошибка арианской герменевтики. Для святителя 
экзегеза была инструментом построения «целостной богослов-
ской системы», в которой каждый элемент текста должен был 
свидетельствовать о Божественном достоинстве Сына.

Как показывает анализ К. Гиньяра, свт. Иларий исполь-
зует ироническое противопоставление: то, что кажется «труд-
ным» в глазах иудеев (сошествие с креста), на деле бесконечно 
уступает тем «великим делам» (maiora opera), которые Сын 
совершает в момент самой страсти? — а именно, триумфу над 
смертью и управлению всей природой. Сцена в Гефсимании 
и на кресте, таким образом, предстает не как поражение, а как 
«тайна Отчей воли» (sacramentum paternae voluntatis), соверша-
емая через сотрясение всей природы 108.

ОТ НИКЕИ К СОВРЕМЕННОСТИ: HIL. IN MT.  КАК 
ГЕРМЕНЕВТИЧЕСКИЙ КЛЮЧ В МЕЖРЕЛИГИОЗНОМ 
ДИАЛОГЕ

il. In Mt. свт. Илария является важным памятником 
переходной эпохи, фиксирующим период между 
Никейским cобором (325  г.) и  ссылкой автора на 
Восток (356 г.). Текст выступает связующим звеном 

между первоначальной интуицией православной веры и  ее 
последующим догматическим оформлением. Как отмеча-
ет сам святитель, на Никейском cоборе присутствовало 318 
епископов — символическое число, напоминающее о слугах 
Авраама (Быт.  14:14) 109. Впервые епископы Востока и  Запада 
собрались в 325 г., чтобы «ответить на значительный вызов» 110, 
что подчеркивает провиденциальный характер этого собра-
ния для всей Церкви.

Как было рассмотрено выше, свт. Иларий в Hil. In Mt. не 
просто полемизирует с арианскими интерпретациями, а вы-
страивает позитивную богословскую интенцию, тем самым 

108	См.: Guignard C. Hilaire de Poitiers, Commentaire sur Matthieu 33, 5. P. 385–389.
109	См.: Hil. Poit. Lettre sur les synodes // SC. 621. P. 402.
110	 Fédou M. Enjeux actuels du Symbole de Nicée // Contacts. 2025. T. LXXVII. 
№ 290 (avril–juin). P. 155.

H



№ 4 (8) 2025 188Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

комментарий фиксирует фазу антиарианской полемики на 
Западе в IV в. и предвосхищает аргументацию последующих 
трактатов святителя. Такой подход и замысел не могли утра-
тить свою актуальность в последующих веках, когда «религии 
необходимо было дать отчет о своих собственных доктринах» 111, 
потому что непрестанное размывание терминов Символа веры 
«постепенно разрушает их фундамент, оставляя обществу, 
уставшему от догматизма и строгости, одну пустую форму, 
лишь своим облупившимся фасадом напоминающую о былом 
величии стройного здания веры и мысли» 112.

Hil. In Mt. как свидетельство формирования западной 
рецепции вероопределений Никеи
Не используя еще терминологии «единосущия», свт. Иларий 
в Hil. In Mt. защищает ту самую истину, которую Никейский 
собор утвердил через термин ὁμοούσιος. Три ключевые бо-
гословские формулы, рассмотренные в  нашем исследова-
нии, — полемика о  титуле Primogenitus, критика «номиналь-
ного божества» и  опровержение арианской интерпретации 
Гефсиманского борения — демонстрируют, как догматическое 
сознание Церкви кристаллизовалось не только через соборные 
определения, но и через живую экзегетическую традицию.

Западная рецепция вероопределения Никеи в лице свт. 
Илария не сводится к механическому заимствованию восточ-
ных формул. Это творческое богословское осмысление порож-
дает новые прозрения, среди них особенно важно понимание 
сотериологической значимости исповедания единосущия — 
аспект, который, согласно Мишелю Феду, наиболее отчетливо 
маркирует «расхождение между тринитарной верой христиан 
и монотеизмом ислама» 113. Именно поэтому Hil. In Mt. высту-
пает важным свидетельством того, какими догматическими, 
экзегетическими и историческими аргументами можно опери-
ровать в диалоге с исламом, в котором «„экклесиологические“ 

111	 Fédou M. Le Symbole de Nicée. Enjeux pour la théologie des religions // Célébrer 
le concile de Nicée? Recherches interdisciplinaires sur l’unité et le dialogue entre 
théologie et cultures. Paris, 2025. P. 180.
112	 Нофал Ф. О. Философия исламо-христианского диалога: наброски 
к методологии полемики. М., 2019. С. 3.
113	 Fédou M. Le Symbole de Nicée. P. 181.



№ 4 (8) 2025 189Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

и „сотериологические“ функции Мессии дробятся и во многом 
профанируются» 114.

Никейская вера в диалоге с исламом: актуальность 
антиарианской полемики
В  контексте современного межрелигиозного диалога следу-
ет привести утверждение Вольфганга Райнбольда: «Христи-
анский и  мусульманский образ Иисуса Христа во многом 
довольно похожи, и  в  то же время они фундаментально от-
личаются» 115. Арианская ересь, против которой выступал свт. 
Иларий, имеет определенные параллели с  кораническим 
пониманием статуса Иисуса Христа (Исы) 116. Коран призна-
ет особый статус Исы, но, как и ариане, отрицает Его Боже-
ственную природу 117, рассматривая утверждение о  Божестве 
Сына как «ширк» 118 — недопустимое «придание сотоварищей» 
Аллаху.

Типологическое сопоставление антиарианской поле-
мики IV в. с исламским богословием имеет определенную 
традицию в западной академической литературе. Карл Ранер 
в своем исследовании «Единство и троичность Бога в диалоге 
с исламом» выдвигает фундаментальный тезис о том, что это 
является ключом к снятию распространенного коранического 
непонимания, будто христиане «сопрягают» к Богу иных богов 
и тем нарушают единобожие 119. Поэтому специфика Hil. In Mt. 
для данного направления исследований определяется двумя 
факторами. Во-первых, свт. Иларий использует юридические 
категории (substantia, generositas) и психологические аналогии 
(cognitio), характерные для западной традиции и потенциаль-
но более доступные для межкультурного диалога, чем тех-
нический язык греческой метафизики. Во-вторых, святитель 

114	 Нофал Ф. О. Философия исламо-христианского диалога. С. 108.
115	 Христианско-исламский диалог. Хрестоматия. М., 2018. С. 126.
116	 См.: Иларион (Алфеев), митр., Корытко О., прот., Васечко В., прот. История 
религий. М., 2016. С. 494. Прим. 1.
117	 См.: Уайт Д. Что каждый христианин должен знать о Коране. Самара, 2020. 
С. 91.
118	 Корытко О., прот. Homo religiosus: на путях поиска истины. М., 2017. С. 710.
119	 См.: Rahner K. Unicité et Trinité de Dieu en dialogue avec l’islam // Dogmatique 
après le Concile. Fondement de la théologie, doctrine de Dieu et christologie. Paris, 
2022. P. 207.



№ 4 (8) 2025 190Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

полемизирует с арианством до формирования устоявшейся 
никейской терминологии, что делает его аргументацию показа-
тельной для понимания того, как содержание веры может быть 
выражено различными понятийными средствами — проблема, 
актуальная для любого межрелигиозного диалога 120.

Анализ свт. Иларием титула Primogenitus (Кол. 1:15) при-
обретает здесь особое значение. Арианская интерпретация 
этого места как указания на то, что Сын является «первым из 
творений», находит отклик в исламском понимании Исы как 
величайшего из пророков, но все же творения 121. Свт. Иларий, 
опираясь на Тертуллиана, показывает, что «Первородный» ука-
зывает не на принадлежность к тварному миру, но на уникаль-
ное положение Сына как «образа Бога невидимого» (Кол. 1:15), 
обладающего той же Божественной сущностью, что и Отец. 
В исламской перспективе отождествление Исы с Богом вос-
принимается как нарушение строгого единобожия (таухид) 122 
и возвратом к многобожию 123; корректная никейская герме-
невтика позволяет по крайней мере прояснить, что речь идет 
о признании единого Бога 124, Который настолько трансцен-
дентен и всемогущ, что может, оставаясь абсолютно единым, 
сообщать Себя миру в Своем Слове и Духе.

Христианское учение о Троице и утверждение Божества 
Иисуса Христа воспринимается в исламе как «ставящее под 
сомнение величие или трансцендентность Божию» 125. Форму-
ла свт. Илария о «взаимном познании» (mutuae cognitionis)46 
Отца и Сына раскрывает подлинный смысл Никейского Сим-
вола веры: полнота взаимного познания возможна только при 

120	Griffith S. H. The Church in the Shadow of the Mosque: Christians and Muslims in 
the World of Islam. Introduction. Princeton, 2008. P. 3–4.
121	 «Имя “Иса” появляется двадцать пять раз в тексте Корана, почти всегда 
в форме Иса ибн Марйам, Иисус сын Марии. Некоторые предполагают, 
что добавление сын Марйам (курсив. — Уайт Д.), — это противоядие от 
христианского исповедания о том, что Иисус — Сын Божий» (Уайт Д. Что 
каждый христианин должен знать о Коране. С. 89).
122	 «Таухид (араб. tawḥīd от глаг. wahhada — букв. «почитать что‑то 
единственным, неповторимым») — это исповедание веры в Единого Бога» 
(Корытко О., прот. Homo religiosus. С. 710).
123	См.: Уайт Д. Что каждый христианин должен знать о Коране. С. 65.
124	См.: Иларион (Алфеев), митр., Корытко О., прот., Васечко В., прот. История 
религий. С. 490.
125	Fédou M. Enjeux actuels du Symbole de Nicée. P. 156.



№ 4 (8) 2025 191Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

единстве сущности. Это не компромисс с монотеизмом и не 
абстрактная метафизическая спекуляция, но условие возмож-
ности обожения человека и реальности спасения — то есть 
самая суть христианского благовестия, утвержденная в Никее.

Парадокс «номинального божества», разоблаченный 
свт. Иларием у ариан, — признание Божественного имени 
при отрицании Божественной природы — также актуален для 
диалога с исламом. Коран признает за Исой исключительные 
качества и чудеса, но, подобно арианам, лишает Его «общения 
с сущностью Отца» (paternae substantiae communione)49. Свт. 
Иларий показывает внутреннюю противоречивость такой 
позиции: величие дел свидетельствует о природе делателя. 
Именно в этом мы можем обозначить, выражаясь словами 
поэта-философа Мухаммада Икбалома, «интеллектуальный 
бунт ислама» 126.

Таким образом, обращение к антиарианской аргумента-
ции свт. Илария в контексте диалога с исламом не является 
внешним дополнением к основной теме исследования. Напро-
тив, оно демонстрирует живое значение рецепции Никейского 
вероопределения для Церкви в современное время: формулы, 
выработанные в IV в. для защиты православного учения, со-
храняют свою герменевтическую силу и в XXI в 127. При этом 
следует подчеркнуть, что целью такого сопоставления является 
не полемическое опровержение, но создание интеллектуаль-
ного пространства для уважительного и богословски точного 
диалога о догматических истинах веры с целью помочь «пре-
одолеть недоразумения» (surmonter des malentendus) 128.

126	Икбал М. Реконструкция религиозной мысли в исламе. М., 2020. С. 151.
127	 О практической релевантности христологической аргументации в контексте 
экзистенциального выбора между исламом и христианством свидетельствует 
современная автобиографическая литература. Как показывают примеры 
Н. Куреши и Х. Селахварзи, именно вопросы о Божестве Христа и онтологии 
спасения становятся решающими факторами в духовном поиске авторов. См.: 
Куреши Н. Искал Аллаха — нашел Христа. История бывшего мусульманина. 
М., 2020; Селахварзи Х. Мы будем утешены. Наедине с Богом: Исход от ислама 
к Православию. М., 2020.
128	Fédou M. Enjeux actuels du Symbole de Nicée. P. 183.



№ 4 (8) 2025 192Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

ЗАКЛЮЧЕНИЕ

роведенное исследование Hil. In Mt. свт. Илария 
Пиктавийского раскрывает многомерную карти-
ну формирования латинского богословия в  кри-
тический период церковной истории. Анализ трех 

ключевых полемических формул — о  титуле Primogenitus 
(«Первородный»), парадоксе «номинального божества» 
и  христологической интерпретации Гефсиманского боре-
ния — демонстрирует, что западная антиарианская полемика 
развивалась не как механическое заимствование восточных 
определений, но как творческое переосмысление собствен-
ной экзегетической традиции в  свете новых догматических 
вызовов.

Свт. Иларий выступает не эпигоном восточного бого-
словия, но самобытным мыслителем, активно участвующим 
в формировании православной догматики через творческий 
синтез латинской традиции и актуальных задач защиты веры. 
Опираясь на Тертуллиана, святитель развивает учение о том, 
что Премудрость есть «сущность Слова», а не просто «про-
явление действия» (efficientia) божественной силы. Это на-
прямую противостоит арианскому учению епископов-омиев 
Урсакия и Валента. Концепция «взаимного познания» (mutuae 
cognitionis) представляет собой не просто гносеологический 
аргумент, но онтологическое доказательство единосущия: 
полнота взаимного познания Отца и Сына возможна только 
при Их сущностном тождестве, ведь творение не может знать 
Творца так, как Отец знает Сына и Сын знает Отца.

Анализ парадокса «номинального божества» обнажает 
слабость попытки ариан-омиев занять «срединную» позицию: 
сохранить божественный титул без божественной природы — 
внутренне противоречиво и богословски несостоятельно. Фор-
мула generositas in nomine («благородное происхождение по 
имени») становится ключевым маркером арианского заблу-
ждения: там, где имя отрывается от сущности, где признание 
чудес не ведет к исповеданию единосущия, рождается хула на 
Духа. Связывая это христологическое искажение с «непрости-
тельным грехом», свт. Иларий утверждает Никею не только на 
догматическом, но и на экзистенциальном уровне: исповедание 

П



№ 4 (8) 2025 193Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

единосущия — вопрос спасения, а не спор о богословских тер-
минах.

Экзегеза Гефсиманского борения вскрыла фундаменталь-
ный методологический порок арианской герменевтики — ре-
дукцию тайны Боговоплощения к рационалистической схеме, 
в которой феноменология человеческих аффектов Иисуса Хри-
ста неправомерно экстраполируется на уровень Его Божествен-
ной онтологии. Противопоставляя этому подходу различение 
между порядком домостроительства (οἰκονομία) и порядком 
богословия (θεολογία), свт. Иларий закладывает основы той 
экзегетической методологии, которая позволит последующей 
православной традиции удержать парадоксальное единство 
полноты Божества и полноты человечества во Христе. Сцена 
в Гефсиманском саду становится не камнем преткновения 
для веры в Божество Иисуса Христа, а откровением глубины 
кенозиса Воплощенного Логоса.

Особую значимость приобретает методологический 
аспект исследования. Hil. In Mt. демонстрирует формирова-
ние специфически западного подхода к тринитарной пробле-
матике с характерным акцентом на юридических категориях 
(substantia «сущность», generositas «благородство»), психологи-
ческих аналогиях (cognitio «познание») и библейской аргумен-
тации — черты, которые впоследствии определят траекторию 
развития латинской теологии от блж. Августина до поздней 
схоластики. Парадоксально, но не зная еще Никейского Сим-
вола веры и терминологии «единосущия» (ὁμοούσιος), свт. Ила-
рий через библейскую экзегезу и философскую аргументацию 
приходит к тем же догматическим выводам, что и отцы Ни-
кейского собора.

В перспективе современного межрелигиозного диало-
га Hil. In Mt. обретает новое измерение. Никейский Символ 
веры предстает не как застывшая формула прошлого, но как 
живая норма веры, действующая в экзегетике, догматике 
и межконфессиональном взаимодействии. Анализ свт. Ила-
рием титула Primogenitus и концепции «номинального боже-
ства» предоставляет богословский инструментарий для диалога 
с исламом, в котором вопрос о Божестве Христа остается цен-
тральным пунктом расхождения. Святитель показывает, как 
можно вести уважительный, но богословски точный разговор 



№ 4 (8) 2025 194Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

о фундаментальных истинах веры, избегая как синкретического 
размывания догматов, так и полемической агрессии.

Три формулы свт. Илария представляют собой не просто 
полемические аргументы против арианства IV в., но герме-
невтические ключи для понимания тайны Боговоплощения 
в любую эпоху. В контексте «современного религиозного плю-
рализма» эти формулы помогают артикулировать уникаль-
ность христианской веры: Христос не просто один из многих 
посредников между Богом и человеком, но Сам Бог, ставший 
человеком; не носитель Божественного имени без Божествен-
ной природы, но истинный Бог от истинного Бога; не жертва 
онтологической ограниченности, но Господь славы, доброволь-
но принявший человеческие страдания ради нашего спасения.

Таким образом, Hil. In Mt. предстает как творение трой-
ного значения: историческое свидетельство формирования 
Никейского богословия на Западе, методологический образец 
творческой рецепции догматических истин и актуальный гер-
меневтический инструмент для артикуляции христианской 
веры в условиях религиозного плюрализма XXI в. Этот опыт 
ценен для современного богословия, призванного свидетель-
ствовать о Никейской вере, сохраняя верность Преданию и от-
крытость к творческому осмыслению вечных истин.

Перспективы дальнейшего исследования открываются 
в нескольких направлениях. Во-первых, есть необходимость 
уточнения степени и характера влияния экзегезы Оригена на 
раннее творчество святителя. Во-вторых, необходим более 
детальный анализ рецепции антиарианской аргументации 
свт. Илария в последующей западной традиции, особенно 
у свт. Амвросия Медиоланского, блж. Иеронима Стридон-
ского и блж. Августина Гиппонского. В-третьих, актуальным 
представляется исследование возможностей применения бо-
гословской аргументации святителя в современном диалоге 
не только с исламом, но и с религиозными традициями Индии 
и Восточной Азии, где вопрос о соотношении единства и мно-
жественности в Божественной реальности имеет собственную 
богатую историю осмысления.

В год 1700‑летнего юбилея Никейского собора творение 
свт. Илария напоминает нам, что подлинная верность Преда-
нию заключается не в механическом повторении формул, но 



№ 4 (8) 2025 195Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

в их живом усвоении и творческом раскрытии в каждую новую 
эпоху. Церковь, водимая Духом Святым, находит слова для 
выражения неизреченной тайны в меняющихся исторических 
и культурных контекстах, и этот опыт остается путеводной 
звездой для богословия третьего тысячелетия



№ 4 (8) 2025 196Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

С ОКРАЩЕНИЯ

ПСТСО — Полное собрание творений святых Отцов Церкви и церковных писателей 
в русском переводе. М.: Сибирская благозвонница, 2007–2024. Т. 1–11.

ПЭ — Православная энциклопедия. Москва: Церковно-научный центр «Православная 
энциклопедия», 2000–.

Син. — Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. М.: Издание 
Московской Патриархии, 1983.

СНЦД — Сидоров А. И. Святоотеческое наследие и церковные древности. М., 2011–2022. 
Т. 1–7.

CSEL–Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum. Vienne, 1866–.

Hil. In Mt. — Sancti Hilarii in Matthaeum

NTGL — Novum Testamentum Graece et Latine. Nestle-Aland. 27 Edition. Deutsche 
Bibelgesellschaft. Stuttgart, 1999.

SC — Sources chrétiennes. Paris, 1941–.

Vulg. — Biblia Sacra: iuxta vulgatam versionem / Ed. R. Weber. Stuttgart, 2015.

ИСТОЧНИКИ

Священное Писание

Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. Москва: Издание 
Московской Патриархии, 1983. 1370 с.

Biblia Sacra: iuxta vulgatam versionem / Ed. R. Weber. Stuttgart, 2015. 1980 р.

Nestle-Aland. Novum Testamentum Graece et Latine. 27 Edition. Deutsche Bibelgesellschaft. 
Stuttgart, 1999. 810 р.

Святоотеческие источники

Святитель Афанасий Великий, Архиепископ Александрийский. Творения: в 3 т. Т. 1: 
Творения апологетические, догматико-полемические и историко-полемические. М.: 
Сибирская Благозвонница, 2015. (ПСТСО; 8).

Athanase d’Alexandrie. Sur les décrets du concile de Nicée / Introd., trad. et not. X. Morales; 
texte grec H. G. Opitz. Paris: Les Éditions du Cerf, 2025. 376 p. (SC; 649).

Athanase d’Alexandrie. Traités contre les Ariens. T. I (Traité I) / Ed. K. Metzler, K. Savvidis; introd. 
et not. L. Dîncă; trad. de Ch. Kannengiesser, A. Bara. Paris: Les Éditions du Cerf, 2019. 327 p. (SC; 
598); T. II (Traités II–III). 527 p. (SC; 599).

Hilaire de Poitiers. Collectanea antiariana Parisina / Ed. A. Feder. Vienne-Leipzig, 1916. 324 p. 
(CSEL; 65).

Hilaire de Poitiers. La Trinité. T. I (Livres I–III) / Texte critique par P. Smulders (CCL); introd. 
M. Figura, J. Doignon; trad. G.-M. de Durand, Ch. Morel et G. Pelland; not. G. Pelland. Paris: Les 
Éditions du Cerf, 1999. 396 p. (SC; 443); T. III (Livres IX–XII) / Texte latin de P. Smulders (CCL); trad., 
not. et index G.-M. de Durand, G. Pelland, Ch. Morel. Paris: Les Éditions du Cerf, 2001. 500 p. (SC; 
462).

Hilaire de Poitiers. Lettre sur les synodes / Texte, introd. et not. M. Durst; trad. A. Rocher. Paris: 
Les Éditions du Cerf, 2021. 496 p. (SC; 621).

Hilaire de Poitiers. Sur Matthieu. T. 1 / Introd., texte critique, trad. et not. J. Doignon. Paris, 1978. 
303 p. (SC; 254); T. 2. Paris, 1979. 297 p. (SC; 258).



№ 4 (8) 2025 197Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Hilary, st. Commentary on Matthew / Transl. D. H. Williams. Washington: The Catholic University 
of America Press, 2012. 329 p.

Tertullianus. Treatise against Praxeas / Ed., introd., transl., comment. E. Evans. London: SPCK, 
1948. 342 p.

Tertullianus. Opera. Pars II. Opera Montanistica. Turnhout, 1954. P. 733–1632. (CCh. Ser. Lat. 
Vol. 2).

ЛИТЕРАТ УРА

Авель (Константинов), архим. Экзегетический метод блаженного Иеронима 
Стридонского в толковании притчей в творении «Комментарии на Евангелие от 
Матфея»: лингвистический аспект. К., 2024. (Магист. дисс.).
Адамов И. И. Святитель Амвросий Медиоланский. Сергиев Посад: Свято-Троицкая 
Сергиева Лавра, 2006.
Асмус В., прот., И. С. Чичуров, М. В. Никифоров и др. Афанасий I Великий // ПЭ. 2002. 
Т. 4. С. 22–49.
Болотов В. В. История Церкви в период Вселенских Соборов: История богословской 
мысли / Сост. Д. В. Шатов, В. В. Шатохин. М.: Поколение, 2007.
Ветелев А., прот. Гефсиманская молитва Спасителя // Журнал Московской 
Патриархии. 1962. № 3. С. 38–46.
Давыденков О., прот. Догматическое богословие: Учебное пособие. М.: Изд-во ПСТГУ, 
2013.
Дворецкий И. Х. Латинско-русский словарь. Около 50 000 слов. Изд. 2‑е переработ. 
и доп. М.: «Русский язык», 1976.
Зайцев Д. В. Валент и Урсакий // ПЭ. 2003. Т. 6. С. 525–527.
Захаров Г. Е. Сирмийские формулы // ПЭ. 2021. Т. 64. С. 193–195.
Икбал М. Реконструкция религиозной мысли в исламе / Пер. с англ., предисл. 
и коммент. М. Т. Степанянц. М.: ООО «Садра», 2020.
Иларион (Алфеев), митр. Евангелие от Матфея. Исторический и богословский 
комментарий: в 2‑х т. Т. 2: Главы 13–28. М: Издательский дом «Познание», 2019.
Иларион (Алфеев), митр., Корытко О., прот., Васечко В., прот. История религий. М: 
Общецерковная аспирантура и докторантура им. святых равноапостольных Кирилла 
и Мефодия, 2016.
Карташев А. В. Вселенские Соборы. Москва; Берлин: Директ-Медиа, 2019.
Корытко О., прот. Homo religiosus: на путях поиска истины. М.: Изд-во Сретенского 
монастыря, 2017.
Куреши Н. Искал Аллаха — нашел Христа. История бывшего мусульманина / Пер. 
с англ. Н. Л. Холмогоровой. М.: Эксмо, 2020.
Морескини К., Норелли Э. История литературы раннего христианства на греческом 
и латинском языках. 2‑е изд., испр. и доп. Т. 2: От Никейского Собора до Иеронима. М.: 
Издательство «Греко-латинский кабинет Ю. А. Шичалина», 2022.
Нофал Ф. О. Философия исламо-христианского диалога: наброски к методологии 
полемики. М.: Канон+ РООИ «Реабилитация», 2019.
Орлов А. П. К характеристике христологии Илария Пиктавийского // Богословский 
вестник. 1909. Т. 3. № 10. С. 229–285.
Орлов А. П. К характеристике христологии Илария Пиктавийского // Богословский 
вестник. 1909. Т. 3. № 9. С. 123–145.
Орлов А. П. Тринитарные воззрения Илария Пиктавийского. Сергиев Посад, 1908.
Попов И. В. Труды по патрологии. Т. 1. Святые Отцы II–IV вв. Сергиев Посад: СТСЛ, 
2004.



№ 4 (8) 2025 198Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Селахварзи Х. Мы будем утешены. Наедине с Богом: Исход от ислама к Православию / 
Пер. с англ. Е. М. Доброхотовой-Майковой, под ред. Н. Л. Трауберг. М.: Изд-во ПСТГУ, 
2020.
Сидоров А. И. Святоотеческое наследие и церковные древности. Т. 1: Святые отцы 
в истории Православной Церкви (работы общего характера). М.: Сибирская 
Благозвонница, 2011.
Уайт Д. Что каждый христианин должен знать о Коране / Пер. с англ. Самара: Церковь 
«Благая весть», 2020.
Фокин А. Р. Иларий // ПЭ. 2009. Т. 22. С. 77–110.
Христианско-исламский диалог. Хрестоматия / Под ред. Мартина Аффольдербаха, 
Алексея Бодрова, Фолькера Майснера, Хамидех Мохагеги и Андреаса Ренца (Серия 
«Диалог»). М.: Издательство ББИ, 2018.
Цыпин В., прот. Эпоха Вселенских Соборов: Очерки из истории Церкви. М.: Изд-во 
Сретенского монастыря, 2025.
Шмалий В., свящ. Арианство // ПЭ. 2001. Т. 3. С. 221–225.
Burns P. The Christology in Hilary of Poitiers’ Commentary on Matthew. Roma: Institutum 
Patristicum «Augustinianum», 1981.
Doignon J. Hilaire de Poitiers avant l’exil: recherches sur la naissance, l’enseignement et 
l’épreuve d’une foi épiscopale en Gaule au milieu du IVe siècle. Paris: Études Augustiniennes, 
1971.
Fédou M. Enjeux actuels du Symbole de Nicée // Contacts. 2025. T. LXXVII. № 290 (avril–
juin). P. 154–164.
Fédou M. Le Symbole de Nicée. Enjeux pour la théologie des religions // Célébrer le concile 
de Nicée? Recherches interdisciplinaires sur l’unité et le dialogue entre théologie et cultures, 
sous la direction de Marie-Hélène Robert, Marie L. Chaieb, François Lestang. Paris: Cerf, 
2025. P. 179–190.
Gaffiot F. Dictionnaire latin-français. Paris: Hachette, 1934.
Gómez G. Centurio, tribunus, princeps en Hilario de Poitiers, In Matt. 7, 3–5: texto bíblico y 
exégesis a la luz de gnósticos y Orígenes // Augustinianum. 2020. Vol. 60 (1). P. 49–70.
Griffith S. H. The Church in the Shadow of the Mosque: Christians and Muslims in the World 
of Islam. Princeton, 2008.
Guignard C. Hilaire de Poitiers, Commentaire sur Matthieu 33, 5: plaidoyer pour le texte de la 
famille α » // Augustinianum. 2020. Vol. 60 (2). P. 379–397.
Guignard C. Comme des brebis au milieu des loups: le commentaire d’Hilaire de Poitiers 
sur Matthieu dans le contexte de l’offensive religieuse de Constance II en Occident. Paris: 
Beauchesne, 2024.
Pauliat M. Augustin exégète et prédicateur dans les Sermons sur Matthieu. Collection des 
Études Augustiniennes. Série Antiquité 205. Paris: Institut d’Études Augustiniennes, 2020.
Rahner K. Unicité et Trinité de Dieu en dialogue avec l’islam // Dogmatique après le Concile. 
Fondement de la théologie, doctrine de Dieu et christologie (Vincent Holzer dir.). Paris: Cerf, 
2022. P. 203–221.
Smulders P. Hilarius van Poitiers als exegeet van Mattheüs: bij de kritische 
uitgave // International Journal for Philosophy and Theology. 1983. № 44. Bijdragen. 
P. 59–82.
Smulders P. La doctrine trinitaire de S. Hilaire de Poitiers. Roma: Universitas Gregoriana, 
1944.
Vogt G. Gleanings for the History of a Sentiment: Generositas Virtus, Non Sanguis // Journal 
of English and Germanic Philology. 1925. Vol. 24. № . 1. P. 102–124.
Williams D. Defining Orthodoxy in Hilary of Poitiers’ Commentarium in 
Matthaeum // Journal of Early Christian Studies. 2001. Vol. 9. № 2. P. 151–171.



№ 4 (8) 2025 199Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Abel (Konstantinov), archimandrite
Master of Theology
Odessa Monastery of the Assumption of the Blessed Virgin Mary 
archim.abel2023@gmail.com 
ORCID: 0009-0006-5797-9661

Anti-Arian Polemics in Saint 
Hilary of Poitiers’ Commentary 
on Matthew as Evidence of 
the Reception of the Nicene 
Definition

F OR CITATION:  Abel (Konstantinov), archim. Anti-Arian Polemics in Saint Hilary of 

Poitiers’ Commentary on Matthew as Evidence of the Reception of the Nicene Definition // 

Bogoslov. 2026. № 4 (8). P. 165–199. DOI:10.62847/BOGOSLOV.2025.7.3.008 

ABSTRACT  The article examines the anti-Arian polemics in St. Hilary of Poitiers’ Commentary 

on Matthew (353-356) as evidence of the early stage of reception of the Nicene definition in the 

Latin West. Three key theological formulations are analyzed: the polemic concerning the title 

“Primogenitus” (“the Firstborn”), the critique of the doctrine of Christ’s “nominal deity,” and the 

refutation of the Arian interpretation of the Gethsemane agony. It is demonstrated that St. Hilary, 

while not yet possessing the Nicene terminology of “consubstantiality,” formulates orthodox 

teaching on the Holy Trinity through biblical exegesis and reliance on Tertullian. Special attention 

is given to the methodological aspect: the formation of a specifically Western approach to 

Trinitarian problematics through juridical categories and psychological analogies. The relevance 

of St. Hilary’s anti-Arian argumentation for contemporary interreligious dialogue, especially with 

Islam, is examined. The study shows that Western anti-Arian polemics developed as a creative 

reinterpretation of its own theological tradition, rather than a mechanical borrowing of Eastern 

formulations..

KEYWORDS:  Saint Hilary of Poitiers, Arianism, Council of Nicaea, Ursacius of Singidunum, 

Valens of Mursa, consubstantiality, Primogenitus, nominal deity, Gethsemane agony, Tertullian, 

interreligious dialogue, Islam

The article was submitted 06.12.2025,  

accepted for publication 26.12.2025.

mailto:archim.abel2023@gmail.com

