
№ 4 (8) 2025 150Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Современный подход 
к изданию патристических 
текстов: личное мнение
Диакон Сергий Кожухов
доцент, кандидат богословия, доцент кафедры 
библеистики и кафедры богословия
Московской духовной академии 
patrology@yandex.ru

л
и

ц
ен

зи
я 

 
C

C
 B

Y-
N

C
 4

.0

ДЛЯ ЦИТИР ОВАНИЯ:  Кожухов С., диак. Современный подход к изданию 

патристических текстов: личное мнение // Богослов. 2025. № 4 (8). С. 150–164.  

DOI: 10.62847/BOGOSLOV.2025.8.4.007  

АННОТАЦИЯ В публикации автор излагает собственный взгляд на патрологическую науку, 

методологию исследования, сопутствующие дисциплины, показывает, почему важно уметь 

работать с рукописями. Подчеркивается важность изучения древних языков, публикации 

оригинального (критического) текста с параллельным русским переводом, с комментарием 

и исследованием. Производится разбор перевода и современной редакторской правки 

двух догматически важных мест из дореволюционных переводов текстов свт. Кирилла 

Александрийского (Третье послание к Несторию) и свт. Григория Богослова (Первое посла-

ние к Кледонию). С точки зрения автора, необходимо тщательней пересматривать дорево-

люционные переводы святоотеческих текстов на русский язык или, что предпочтительнее, 

делать новые переводы, при этом сопровождать их новыми исследованиями с учетом 

современных научных данных.

КЛЮЧЕВЫЕ СЛОВА :  Кирилл Александрийский, Григорий Богослов, критическое 

издание, патрология, палеография, древние языки, рукописи

Статья поступила в редакцию 14.12.2025,  

одобрена после рецензирования 24.12.2025, 

принята к публикации 25.12.2025.



№ 4 (8) 2025 151Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

огда-то в середине XIX в. великий патролог и издатель 
богословских текстов аббат Ж.-П. Минь (1800–1875)1 
со своими помощниками решил облегчить для ри-
мо-католических священнослужителей и семинари-

стов знакомство с греческими и латинскими текстами отцов 
и христианских писателей. Это побудило его издать с 1844 по 
1869 г. более трехсот томов античных и средневековых текстов 
на латинском и греческом языках. Целью издания было дать 
возможность читать, понимать и исследовать тексты отцов 
Церкви. При этом греческие тексты были переведены на ла-
тинский язык ввиду его доступности как языка преподавания 
и обучения в католических учебных заведениях. Эти издания 
мы знаем как Patrologia Graeca (PG) и Patrologia Latina (PL). В ка-
ждой серии было издано более полутора сотен томов, которые 
охватывали эпоху от начала христианской эры до XIII–XV вв. 
Аббат Минь не ставил перед собой цели сделать критическое 
издание текстов. Издание каждого сочинения делалось по одной 
или двум рукописям простым набором без коллации и срав-
нения текста с другими рукописями. Понимание и толкование 
текстов, не сопровождаемых комментарием, вводными статья-
ми и прочим, оставалось на суд читателя. Вместе с тем издание 
этих текстов имело колоссальное значение для исследований 
в области патрологии и богословия, поскольку позволило ра-
ботать с оригинальным текстом. Ранее такого масштабного 
издания текстов отцов Церкви не предпринимал никто.

Примерно в то же время, в середине XIX в., в России начи-
нается активная работа над переводом греческих и латинских 
отцов на русский язык. Возможно, перевод и издание этих 
текстов были сделано по образу издания Ж.-П. Миня. В них 
также отсутствовал критический материал, вводных статей 
и комментариев и каких-то еще научных атрибутов данные 
переводы почти не имели. Материал предназначался для само-
стоятельного чтения и понимания и был рассчитан на собствен-
ные познания и компетенции читателя в области патрологии 
и христианской древности.

1	 J.-P. Migne. Родился 25 октября 1800 г. Умер 24 октября 1875 г., за день до 
своего 75‑летия.

К



№ 4 (8) 2025 152Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

В начале 2000‑х меня, начинающего тогда учащегося се-
минарии и исследователя христианских авторов, впечатлил 
томик текстов латинского полемиста и богослова Тертуллиана 
(150–222), и я хотел ознакомиться с одним из его важнейших 
и интереснейших сочинений «Против Праксея». В библиотеке 
МДА я нашел этот текст. Это было издание 1850 г., которое уже 
тогда, в начале 2000‑х гг., выглядело весьма и весьма архаич-
ным2. Примерно так же выглядели и остальные тексты грече-
ских и латинских авторов. Вполне возможно, что во второй по-
ловине XIX — ​начале XX в. некритический подход к переводам 
был допустим, чтобы дать возможность, следуя примеру аббата 
Миня, хотя бы ознакомить всех интересующихся и, без сомне-
ния, облегчить постижение текстов христианских отцов, сделать 
доступными их русскоязычному читателю. Если смотреть на это 
только под таким углом, то поставленную цель можно считать 
достигнутой. Многие тексты великих отцов Церкви, таких как 
отцы-каппадокийцы, свт. Иоанн Златоуст, свт. Афанасий и свт. 
Кирилл Александрийские, блж. Августин Иппонский стали 
доступны в результате такой переводческой работы. Однако 
это можно назвать только началом пути. В наше время такой 
подход, который, к сожалению, используется издателями и сей-
час, не просто устарел, но и не имеет большой назидательной 
силы как для чтения, так и для понимания научно-богословской 
проблематики текста. К этому вернемся ниже.

Еще одной проблемой остается уровень перевода текстов. 
Здесь мы не собираемся ставить под сомнение компетент-
ность дореволюционных переводчиков. Их высокий уровень 
знаний не вызывает сомнения, хотя и у них есть откровенно 
слабые и неточные переводы3, но эта проблема имеет место 
и у современных переводчиков. Не в этом дело. Дело в том, 
что переводчик в некоторых случаях может сознательно да-
вать неточный перевод текста по тем или иным соображениям. 
Например, когда переводчик стремится «отредактировать» пе-
ревод, опираясь на сформировавшиеся спустя века положения 

2	 Тертуллиан. Против Праксея. Творения Тертуллиана, христианского 
писателя, в конце второго в начале третьего века / Перевод Е. Корнеева. Часть 
четвертая. СПб. 1850. 241 с.
3	 Например, перевод «Стромат» Климента Александрийского в исполнении 
Корсунского.



№ 4 (8) 2025 153Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

догматического учения Церкви, которые были приняты позже 
и о которых святой просто не мог знать, или по каким-то другим 
причинам. Такой подход совершенно неприемлем, так как в та-
ком случае перевод может нести необъективную информацию 
тем, кто не может сравнить перевод с оригиналом. Предлагаю 
рассмотреть два примера из текстов с важным догматическим 
содержанием: свт. Кирилла Александрийского из его «Третьего 
послания к Несторию» и свт. Григория Богослова из его «Перво-
го послания к Кледонию» против Аполлинария Лаодикийского.

Привожу дореволюционный перевод фрагмента из «Треть-
его послания Кирилла к Несторию», включенного в «Деяния 
Вселенских Соборов», который переиздается и в наше время 
без всяких правок: «А мы содержимъ въ мысли и опредѣляемъ, 
что Слово, ставъ плотію, обитало во Христѣ, отнюдь не такъ 
же, какъ, говорится, обитало Оно во святыхъ; но, ставъ едино 
съ человѣческимъ естествомъ въ ѵпостасномъ бытіи, и не пре-
вратившись въ плоть, Слово устроило такое обитаніе, какое, 
можно сказать, имѣетъ душа человѣка съ собственнымъ своимъ 
теломъ»4. Здесь необходимо обратить внимание на перевод 
следующей фразы: «ставъ едино съ человѣческимъ естествомъ 
въ ѵпостасномъ бытіи». Речь идет о том, что «Слово» Божие 
стало единым со Своей плотью. В греческом тексте вместо 
«ипостасном» (по греч. было бы καθ᾿ ὑπόστασιν, как находим 
и в других местах у свт. Кирилла)5 стоит κατὰ φύσιν, что пред-
полагает перевод «соединенные по природе» или «природно», 
но не «ипостасно», как в переводе.

В других местах, где говорится об ипостасном единстве, 
есть также некоторые неточности при переводе, но не столь 
значительные, как в этом отрывке. Здесь переводчик решил 
дерзнуть и «поправить» святителя. Иначе как дерзостью такую 

4	 Деяния Вселенских Соборов, изданные в русском переводе при Казанской 
духовной академии: В 7 т. Изд.  3‑е. Казань: Центральная типография, 1910. Т. 1. 
402 с. С. 193.
5	 Что можно также перевести «по ипостаси». Иными словами, Бог Слово, 
Сын Божий соединился со Своей плотью по ипостаси. Вот отрывок из ороса: 
«…сохраняется свойство каждой природы (τῆς ἰδιότητος ἑκατέρος φύσεως) 
и соединяется в одно лицо и одну ипостась (εἰς ἕν πρόσωπον καὶ μίαν ὑπόστασιν), — ​
не на два лица рассекаемого или разделяемого, но одного и того же Сына 
и единородного, Бога Слова, Господа Иисуса Христа…» (Concilium Universale 
Chalcedonense. Actio V. Definitio fidei // ACO. II/1/2. P. 129:23–130:3).



№ 4 (8) 2025 154Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

правку не назовешь. Дело в том, что современные переводчики, 
зная уже все догматические решения соборов и мнения после-
дующих отцов, решили, что свт. Кирилла († 444 г.) необходимо 
«выправить» в соответствии с бывшим после александрий-
ца Халкидонским собором (451) и последующей полемикой 
с противниками Халкидона. Не вдаваясь в подробное обсуж-
дение христологической проблематики, поскольку это не тема 
нашего исследования, скажем, что в оросе собора говорится 
именно о соединении в единой ипостаси, или лице, божества 
и человечества Христа. Это положение не принималось таким 
богословом, как Севир Антиохийский, который признавал толь-
ко природное единство (= ипостасное), и формула κατὰ φύσιν 
была для него одной из самых важных и точных. Природное 
единство двух природ для Севира было важнейшим элементом 
его христологии, и все последующие противники Халкидона 
держались данной формулы. Переводчик «Третьего послания 
Кирилла к Несторию», несомненно зная догматические реше-
ния Халкидона, решил заменить в «Послании» свт. Кирилла 
термин «природа» на термин «ипостась», сочинив целую фразу 
об «ипостасном бытии». Такой подход совершенно неприемлем 
и является грубейшим нарушением переводческой этики. Как 
можно дерзать править святителя Церкви, да еще приписывая 
ему то, что он не говорил? С нашей точки зрения, правильно 
было бы дать точный перевод с приведением терминологии 
и комментарием, который объяснял бы сложившуюся ситуацию, 
а именно: почему свт. Кирилл употреблял такую терминологию.

А вот второй пример из «Первого послания к Кледонию» 
свт. Григория Богослова. Это также догматически важное по-
слание, направленное против Аполлинария Лаодикийского 
(† 2‑я пол. IV в.). Здесь содержится того же рода, так сказать, 
переводческая правка, которая перенесена и в современное, 
«отредактированное», по словам публикаторов, издание. Вот 
дореволюционный перевод: «Ибо хотя два естества — ​Богъ и че-
ловѣrъ (какъ въ человѣкѣ душа и тѣло), но не два сына, не два 
Бога (какъ и здѣсь — ​не два человѣка, хотя Павелъ (2 Кор. 4:16) 
наименовалъ человѣкомъ и внѣшнее и внутреннее въ человѣкѣ). 
Кратко сказать: въ Спасителѣ есть иное и иное: потому что 
не тождественны невидимое съ видимымъ и довременное 



№ 4 (8) 2025 155Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

съ тѣмъ, что подъ временемъ; но не имѣетъ въ Немъ мѣста 
иный и иный. Сего да не будетъ!»6.

На простой, поверхностный взгляд здесь ничего нет, что 
могло бы вызвать вопросы. Современные издатели этого текста 
свт. Григория также уверяют в том, что была проведена «об-
стоятельная» правка, и перед нами текст, который заслуживает 
доверия. Вот цитата из предисловия одного из редакторов: 
«Предлагаемое вниманию читателей издание 2‑го тома „Пол-
ного собрания творений святых отцов Церкви и церковных 
писателей“ — ​творений свт. Григория Богослова имеет в своей 
основе дореволюционный перевод Московской Духовной Ака-
демии 1843–1848 гг., за последние годы уже не раз переиздавав-
шийся. Однако новое издание отличает обстоятельная редак-
торская работа по упорядочению русского перевода творений 
свт. Григория в соответствии с зарубежными патрологическими 
изданиями, и прежде всего „Патрологией“ Миня (Patrologiae 
Cursus Completus Graeca = PG)»7.

А вот и сам текст перевода вышеприведенного отрывка 
после «обстоятельной» правки: «Ибо хотя два естества — ​Бог 
и человек (как в человеке душа и тело), но не два сына, не два 
Бога (как и здесь не два человека, хотя Павел наименовал чело-
веком и внешнее и внутреннее в человеке (2 Кор. 4:16). Кратко 
сказать: в Спасителе есть иное и иное, потому что не тожде-
ственны невидимое с видимым и довременное с тем, что под 
временем; но не имеет в Нем места иной и иной»8.

6	 Творения иже во святых отца нашего Григория Богослова, архиепископа 
Константинопольского: Т. 1–2. Санкт-Петербург: П. П. Сойкин, 1912. / Т. 2. 596, 
IV с. / Посланіе 3, къ пресвитерѵ Кледонію, противъ Аполлинарія — ​первое. С. 9.
7	 Григорий Богослов, свт. Предисловие ко 2‑му тому Творений святителя 
Григория Богослова // см. Святитель Григорий Богослов, Архиепископ 
Константинопольский ТВОРЕНИЯ: В 2 т. Том 2. Стихотворения. Письма. 
Завещание М.: Сибирская Благозвонница, 2011. 944 с. (Серия: Полное собрание 
творений святых отцов Церкви и церковных писателей в русском переводе: 
Т. 2). С. 7.
8	 Григорий Богослов, свт. Первое «Послание к Кледонию против Аполлинария» 
(101) (Послание 3) // см. Святитель Григорий Богослов, Архиепископ 
Константинопольский ТВОРЕНИЯ: В 2 т. Том 2. Стихотворения. Письма. 
Завещание. М.: Сибирская Благозвонница, 2011. 944 с. (Серия: Полное собрание 
творений святых отцов Церкви и церковных писателей в русском переводе: 
Т. 2). С. 480.



№ 4 (8) 2025 156Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Что здесь изменилось? Только одна фраза, которая не игра-
ет никакой существенной роли в понимании текста: «коро-
че говоря» в дореволюционном переводе было заменено на 
«кратко сказать». Это все, что исправил редактор. По содер-
жательной части данного отрывка хотелось бы сказать, что 
«Послания к Кледонию» имеют важное богословское значе-
ние, как замечают и сами издатели серии: «Особенно важ-
ны 101‑е и 102‑е письма к Кледонию, заложившие фундамент 
для православной христологии эпохи Вселенских Соборов»9. 
Следовательно, предельное внимание нужно было уделить 
переводу терминологии, что явно не было сделано. Пропущена 
важная христологическая формула, которая передает то, как 
свт. Григорий понимал соединение природ во Христе. Вот наш 
перевод данного места: «Действительно, хотя и две природы 
(φύσεις) — ​Бог и человек, как в человеке душа и тело, но не два 
сына, не два Бога. Как здесь не два человека, хотя Павел наи-
меновал человеком внешнее и внутреннее в человеке (2 Кор. 
4:16). И если необходимо сказать кратко, то это есть иное и иное 
те, из которых Спаситель (ἄλλο μὲν καὶ ἄλλο τὰ ἐξ ὧν ὁ Σωτὴρ), 
потому что не тождественно невидимое с видимым и довре-
менное с тем, что под временем…»10.

Здесь мы можем видеть, что не переведена и пропущена 
фраза «те, из которых Спаситель (τὰ ἐξ ὧν ὁ Σωτὴρ)». Интересно, 
что в «Патрологии» Ж.-П. Миня, по которой редактировался 
данный том, она есть11, и в современном критической издании, 
разумеется, тоже. Как представляется, это тот же самый «лик-
без» по догматике от переводчиков, преподанный свт. Григорию 
Богослову с учетом христологических споров, проходивших век 
спустя и далее после отшествия в мир иной святителя. Здесь мы 
видим известное в постхалкидонскую эпоху противостояние 
формул «из двух природ» и «в двух природах». Первая формула — ​
свт. Кирилла Александрийского, вторая — ​Халкидонского собора. 

9	 Григорий Богослов, свт. Аннотация ко 2‑му тому // см. Святитель Григорий 
Богослов, Архиепископ Константинопольский ТВОРЕНИЯ: В 2 т. Том 2. 
Стихотворения. Письма. Завещание. М.: Сибирская Благозвонница, 2011. 944 
с. (Серия: Полное собрание творений святых отцов Церкви и церковных 
писателей в русском переводе: Т. 2).
10	 Grégoire de Nazianze. Lettres théologiques. Lettre 101. P. 44–46, 19–21.
11	 PG 37, 180А.



№ 4 (8) 2025 157Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Первую поддерживали противники собора и впоследствии Севир 
Антиохийский, вторую — ​последователи Халкидона, те, кого мы 
называем православными (как и мы все)12. Свт. Григорий в нача-
ле отрывка употребляет термин «природа», который напрямую 
относится к пропущенной фразе «те, из которых Спаситель» 
(τὰ ἐξ ὧν ὁ Σωτὴρ). «Из двух», или, как у свт. Григория, «те, из 
которых», соотносительно с «природами», видимо, вызывало 
у переводчиков ассоциацию с монофизитским слиянием13, в ре-
зультате которого из двух природ получалась одна природа или 
«одна сложная природа», как у Севира Антиохийского. Поэтому, 
как мы предполагаем, сомнительная формула, с точки зрения 
переводчиков, была просто убрана из перевода. Кстати говоря, 
свт. Григорий также часто употребляет термин μῖξις и произ
водные, что можно перевести как «смешение», хотя это не мо-
нофизитское смешение, но предполагающее сохранение свойств 
природ. Однако в переводах термин «смешение» отсутствует, 
а вместо него дается любой другой, например «соединение», что 
не соответствует греческому оригиналу.

Какой вывод можно сделать из вышесказанного? К сожа-
лению, доверять подобным переводам не приходится. Вместо 
того чтобы перевести в соответствии с оригиналом, перевод-
чики выбрали другой метод: они решили дать свою интер-
претацию тексту свт. Григория и исправить вызывающее, по 
их мнению, двусмысленное понимание место. Такой подход 
категорически неверен. Он вводит читателя в заблуждение. 
Это должно было быть исправлено современными редакто-
рами, однако и они оставили все как есть. То ли текста ори-
гинала не видели, то ли не понимали, что в нем. А между тем 
решение достаточно простое: как и в случае со свт. Кириллом, 
надо было дать корректный перевод с приведением греческой 
терминологии и комментарием, что решило бы все возможные 

12	 Впоследствии эти формулы были объединены тем, что обе они выражают 
учение о наличие двух природ во Христе после воплощения. Это сделали так 
называемые неохалкидониты, по классификации западных исследователей, или, 
и это нам ближе, халкидониты, последователи свт. Кирилла. Протопр. Иоанн 
Мейендорф назвал это направление «кирилловым халкидонизмом» (монах 
Нефалий, Иоанн Грамматик и др. (кон. V — ​нач.VI вв.), в VII в. об этом писал 
прп. Максим Исповедник).
13	 Термин «монофизиты» и производные мы используем в соответствии с тем, 
как его использовали отцы Церкви, прежде всего прп. Иоанн Дамаскин.



№ 4 (8) 2025 158Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

недоразумения. Ведь каждый из отцов писал в свою эпоху и по-
лемизировал не с абстрактными понятиями, но с конкретными 
учениями и их последователями, которые Церковь объявила 
еретическими. Эта конкретика сохраняется в трудах отцов 
и порой может не совпадать с положениями, опровергающими 
последующие ереси14.

Хотелось бы обратить внимание на метод редактирова-
ния переводов. Иметь «в основе» дореволюционный перевод 
МДА хорошо лишь для того, чтобы произвести впечатление на 
кого-то, но не более. Перевод сделан в XIX в. и требует правки, 
но не той, о которой шла речь выше, а более существенной — ​
как с точки зрения орфографии и стилистики, так и с точки 
зрения содержания. Редакторской правки требуют не только 
вводные конструкции. В том, что касается употребления тер-
минологии, перевод должен быть аутентичным и точно пере-
давать мысль самого отца Церкви или любого другого автора15. 
В предисловии говорится, что отличительным признаком дан-
ного издания является «редакторская работа… в соответствии 
с зарубежными патрологическими изданиями, и прежде всего 
„Патрологией“ Миня». Напомню, что «Патрология» Ж.-П. Миня 
издана в середине XIX в. На сегодняшний день в ряде книжных 
серий вышли критические издания некоторых текстов, если 
говорить об этом втором томе свт. Григория, что могло бы 
дать более свежую информацию о текстах святителя и кри-
тических материалах к ним16. Как представляется, издатели 

14	 Например, «хилиазм», или «милленаризм», (не осуждался как ересь), который 
рассматривали в качестве истинного учения такие отцы Церкви, как св. Иустин 
Философ, свщм. Ириней Лионский и др. Однако впоследствии он был отвергнут 
Церковью. Аргументация в полемике против монархиан в кон. II — ​нач. III вв., 
где речь шла об утверждении различий Отца, Сына и Св. Духа, отличается от 
никейской аргументации против ариан, поскольку здесь нужно было утвердить 
единство Отца и Сына, поэтому термины «сущность» и «ипостась» приводятся 
в анафематизме Никейского собора как тождественные. В свою очередь свт. 
Василий Великий спустя пятьдесят лет после Никейского собора различает 
данную терминологию как «общее» и «индивидуальное».
15	 Но самым предпочтительным вариантом было бы сделать новый 
комментированный перевод со всеми составляющими.
16	 Мы не будем указывать здесь список выходивших критических изданий 
и исследований по содержанию данного тома (это касается и других томов этой 
серии). Достаточно заглянуть хотя бы в интернет. На момент выхода данного 
тома (хотя не ясно, когда он точно вышел, есть разная информация: на титульной 
странице 2011‑й г., а в аннотации 2007‑й г.) многие из них уже были изданы.



№ 4 (8) 2025 159Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

выбрали более легкий путь, что, безусловно, снижает науч-
ный и просветительский уровень данного издания. К тексту 
обязательно нужны комментарии, которых в данном издании 
совсем немного, сделанных к тому же неспециалистами. Нет 
и вводной статьи, отражающей современную проблематику 
текстов с учетом последних найденных в области патрологии 
решений как отечественных, так и зарубежных исследователей. 
С нашей точки зрения, если делается новое издание перевода 
какого-либо текста, то необходимо и новое исследование. Пе-
репечатка дореволюционных исследований возможна, но они 
уже во многом устарели и не учитывают современную пробле-
матику, даже если это прекрасное исследование А. В. Говорова. 
Полезней было бы учитывать эти труды при работе над новым 
исследованием, чтобы не повторять того, что уже было сказано. 
И потом, разве современным патрологам и исследователям уже 
нечего сказать касательно того или иного автора и его текста? 
Но тогда не стоит и браться за подобные труды. Богословская 
наука, как и любая другая, должна развиваться и давать Церкви 
православный современный взгляд на учение отцов и христи-
анских авторов разных эпох.

Вышесказанное — ​это не упрек издателям или редакторам, 
а лишь мнение того, кто также занимается подобного рода дея-
тельностью. С нашей точки зрения, отношение к текстам отцов 
и христианских авторов должно быть более сконцентрирован-
ным и открытым как к букве, то есть к тексту как таковому, 
так и к содержанию, то есть к тому, что в тексте. Публикация 
оригинала — ​это и есть сам текст. Его публикация необходима 
по многим причинам: на него можно ссылаться как на ориги-
нальный текст в исследованиях; читать параллельно с русским 
переводом и комментариями, что имеет большую дидактиче-
скую роль для всех, в том числе и учащихся; наконец это эсте-
тично, что побуждает к изучению древних языков. Согласен, 
что мы привыкли к хорошим западным изданиям и ссылка 
на них всегда предпочтительней, поскольку это критическое 
издание оригинального текста в добротном научном издании. 
Однако если приложить усилия в работе с оригиналом текста, 
то и мы сможем добиться того же результата. У нас есть все 
возможности сделать критическое издание еще не опубликован-
ного текста, либо улучшить то, что было издано ранее, добавив 



№ 4 (8) 2025 160Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

к своему изданию не учтенные ранее рукописи. Есть и третий 
вариант — ​просто передать уже имеющийся текст, добавив 
туда самые важные разночтения, с переводом на русский язык. 
На сайтах библиотек, монастырей, на специализированных 
сайтах по рукописям мы имеем возможность ознакомиться, 
набрать рукопись и даже сделать критическое издание текста 
(сравнив рукописи) на любом из древних языков. Наконец, 
можно приобрести электронную копию рукописи, как сделал 
это «Центр изучения патристики и христианской древности» 
с сирийской рукописью из Дамаска, тексты которой сохрани-
лись под именем свт. Иоанна Златоуста. Для создания полного 
критического издания гомилий из этой рукописи понадобилось 
собрать еще все имеющиеся рукописи из Ватикана, Лондона, 
Бирмингема и Берлина.

Здесь возникает вопрос: кто может работать с таким мате-
риалом? В Московской духовной академии отсутствует хорошая 
образовательная база изучения палеографии и кодикологии. 
Это, как нам представляется, еще более сложная проблема. 
В образовательной сетке дисциплин практически нет часов для 
того, чтобы студенты изучали эти дисциплины17. К изучению 
палеографии следует подходить с хорошим знанием языка 
и не иначе. При этом палеография, как нам хорошо известно, 
бывает разной: греческой, латинской, сирийской, коптской, 
армянской и т. д., учитывая те языки, на которых писали и го-
ворили отцы Церкви и христианские авторы разных эпох. Мы 
не ставим перед собой неразрешимых задач и понимаем, что 
изучение палеографии сразу для нескольких языков невыполни-
мо по многим причинам, но начать нужно с малого — ​включить 
изучение палеографии в программу духовных академий и цер-
ковных вузов с должным количеством часов и с привлечением 
тех, кто хотел бы это делать. В качестве обязательного резуль-
тата таких занятий должна быть работа с рукописями и выход 
публикаций, а потом и монографий с дипломатическими или 

17	 В МДА на отделении ПХЛ, возглавляемом игум. Дионисием (Шлёновым), 
есть греческая палеография, где эта дисциплина развивается с положительной 
динамикой, но этого, к сожалению, недостаточно для того, чтобы из общей 
массы студентов получить несколько энтузиастов, которые смогли бы 
развивать данную дисциплину, что позволило бы впоследствии создать школу 
и полноценно институционально работать с рукописями.



№ 4 (8) 2025 161Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

критическими изданиями переводов на русский язык ориги-
нальных текстов христианской древности. В «Центре изучения 
патристики и христианской древности» Московской духовной 
академии мы имеем дело уже со специалистами данного жанра. 
В большинстве своем это просто талантливые исследователи, 
но ведь талант не возникает на пустом месте, его надо помочь 
увидеть и почувствовать тому, у кого есть пока только желание 
это изучать. Журнал «Библия и христианская древность» (БХД), 
а также приложение к нему «Корпус христианских текстов и ис-
следований» (КХТИ) стремится реализовать такие принципы 
и методы в исследованиях христианского наследия18.

Реализация всего вышесказанного относительно изучения 
палеографии и умения работать с рукописями может вывести 
отечественную патрологическую науку на лучший уровень. 
Это высший уровень познания оригинального текста и работы 
с ним. Перед взором исследователя находится манускрипт, ко-
торый был перед глазами самих отцов Церкви в разные века. 
Они, возможно, читали его и держали в руках, и он вас точно 
не обманет. Критическое издание, которое мы обычно иссле-
дуем, — ​это уже второй уровень, который, возможно, не так 
уж и верно все передает из того, что содержится в рукописи. 
Твердо придерживаюсь той точки зрения, что следует прекра-
тить трансляцию дореволюционных переводов, если они не от-
редактированы или отредактированы лишь в незначительной 
и не в содержательной части. Необходим новый современный 
комментированный перевод. Патрология не заканчивается на 
сделанных в дореволюционное время исследованиях. Работа 
должна продолжаться в созидательном ключе, с учетом ново-
найденных разумных решений, которые проливают ясность на 
достоверные факты, происхождение, содержание, идеи текста 
или личность автора. И не важно, сделано это исследование 
православным исследователем или же представителем другой 

18	 В России в настоящее время нет своей систематической серии с изданием 
текстов отцов и христианских писателей Церкви с параллельным 
оригинальным текстом и переводом (тем более серии с критическими 
изданиями), тогда как в христианских странах Запада в каждой стране есть 
такая серия. У нас есть лишь отдельные публикации, которые быстро теряются 
в книжной массе.



№ 4 (8) 2025 162Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

конфессии или религии19. Разве мы не все успешно пользуемся 
западными исследованиями, сделанными римо-католиками, 
протестантами и т. д., особенно если это касается оригинальных 
источников, без которых полноценное исследование невоз-
можно? Ответ мы найдем на страницах наших собственных 
исследований. Отказаться от этого — ​значит заведомо поставить 
себя в усеченное положение в научном плане, что, к сожале-
нию, часто и происходит, когда мы сознательно игнорируем 
разумные аргументы и доводы, как правило, западных иссле-
дователей, на том основании, что они не православные. Тогда 
как отцы Церкви пользовались сочинениями	  разных авто-
ров своего времени, брали оттуда все полезное для назидания 
и опровергали ложь и лжеучения.

19	 Тем, кто утверждает, что это «безблагодатно», предлагаю сначала открыть 
свой ноутбук и испытать свою совесть через просмотр своей личной 
электронной библиотеки или зайти в библиотеку МДА, или какого-то другого 
учебного заведения РПЦ, пройтись по кабинетам кафедр. Здесь не должно 
быть избирательного подхода, нужно удалять все, что не встраивается в этот 
принцип.



№ 4 (8) 2025 163Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

ЛИТЕРАТ УРА

Concilium Universale Chalcedonense. Vol. 1: Acta Graeca. Pars 2: Actio secunda; Epistularum 
collectio B; Actiones III–VII / ed. E. Schwartz. Berolini; Lipsiae: W. de Gruyter, 1933. (ACO; t. II/1/2). 

Grégoire de Nazianze. Lettres théologiques / Sources Chrétiennes 208 // etab. et trad. par P. 
Gallay. Paris, 1974.

Patrologiae Cursus Completus Graeca. T. 37.

Деяния Вселенских Соборов, изданные в русском переводе при Казанской духовной 
академии: В 7 том. Изд. 3-е. Казань: Центральная типография. Т. 1. 1910. 402 с.

Тертуллиан. Против Праксея. Творения Тертуллиана, христианского писателя в конце 
второго в начале третьего века / Перевод Е. Корнеева. Часть четвертая. СПб. 1850.

Творения иже во святых отца нашего Григория Богослова, архиепископа 
Константинопольского: Т. 1–2. Санкт-Петербург: П. П. Сойкин, 1912. / Т. 2. 596, IV с. / 
Послания.

Григорий Богослов, свт. Святитель Григорий Богослов, Архиепископ 
Константинопольский. Творения: В 2 т. Том 2. Стихотворения. Письма. Завещание М.: 
Сибирская Благозвонница, 2011. 944 с. (Серия: Полное собрание творений святых отцов 
Церкви и церковных писателей в русском переводе: Т. 2).



№ 4 (8) 2025 164Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Deacon Sergey Kozhukhov
PhD in Theology
Associate Professor at the Biblical Studies Department and 
Theological Department at the Moscow Theological Academy 
patrology@yandex.ru

Modern Approaches to 
Publishing Patristic Texts: 
A Personal View

F OR CITATION:  Kozhukhov S., deacon. Modern Approaches to Publishing Patristic Texts: 

A Personal View // Bogoslov. 2025. № 4 (8). P. 150–164.  

DOI: 10.62847/BOGOSLOV.2025.8.4.007 

ABSTRACT  In this publication, the author presents a personal perspective on patristic 

studies, research methodology, and related disciplines, demonstrating the vital importance of 

manuscript studies. The author emphasizes the necessity of studying ancient languages and 

of publishing original (critical) texts alongside parallel Russian translations, comprehensive 

commentaries, and scholarly research. The article provides an analysis of translations and 

contemporary editorial revisions of two dogmatically significant passages from pre-revolutionary 

Russian translations of St. Cyril of Alexandria (the Third Epistle to Nestorius) and St. Gregory 

the Theologian (the First Epistle to Cledonius). The author argues for a more rigorous revision 

of pre-revolutionary Russian translations of patristic texts or, preferably, for the creation of new 

translations accompanied by fresh scholarly studies that incorporate modern research data.

KEYWORDS:  Cyril of Alexandria, Gregory the Theologian, critical edition, patrology, 

paleography, ancient languages, manuscripts

The article was submitted 14.12.2025,  

approved after reviewing 24.12.2025, 

accepted for publication 25.12.2025.


