
№ 4 (8) 2025 89Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Идея литургического 
воспитания в деятельности 
Романо Гвардини
Сухарев Александр Валерьевич, священник 
кандидат богословия, старший преподаватель кафедры богословия 
Московской духовной академии 
sas@mepar.ru 
https://orcid.org/0009-0001-9916-0703

л
и

ц
ен

зи
я 

 
C

C
 B

Y-
N

C
 4

.0

ДЛЯ ЦИТИР ОВАНИЯ:  Сухарев А. В., свящ. Идея литургического воспитания 

в деятельности Романо Гвардини // Богослов. 2025. № 4 (8). С. 89–99.  

DOI: 10.62847/BOGOSLOV.2025.8.4.004 

АННОТАЦИЯ Понятие литургического воспитания, разработанное немецким философом, 

богословом, католическим священником Романо Гвардини, представляет собой ориги-

нальную концепцию, в которой степень участия в Литургии связывается с возвышением 

и очищением личной культуры человека. С точки зрения Гвардини, воспитание чувства, 

тела и мысли с помощью литургической катехезы, правильной организации культового про-

странства и различных вспомогательных средств (практик индивидуального благочестия, 

совместного чтения и обсуждения художественной литературы, пения и т. д.) восстанавли-

вает способность к литургическому действию, поскольку помогает увидеть мир чистым и 

незамутненным «взглядом Христа». Гвардини называет литургическое воспитание необхо-

димым условием христианского мировоззрения.

КЛЮЧЕВЫЕ СЛОВА :  Романо Гвардини, Литургия, литургическое воспитание, христи-

анское мировоззрение

Статья поступила в редакцию 13.11.2025,  

одобрена после рецензирования 23.11.2025, 

принята к публикации 24.11.2025.

mailto:sas@mepar.ru
https://orcid.org/0009-0001-9916-0703


№ 4 (8) 2025 90Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Христианским воспитанием называется «процесс 
формирования личности, способной к активному 
и творческому усвоению ценностей христианской 
жизни»1. Литургия, живое воплощение веры Церк-

ви, сама по себе есть путь образования и воспитания — ​как 
для отдельного человека, так и для приходской общины. Зна-
комство с теорией и практикой литургического воспитания 
в деятельности немецкого католического богослова, педагога 
и священника Романо Гвардини (1885–1968) помогает увидеть 
трудности и ошибки, возникающие на этом пути.

Литургическое воспитание (нем. Liturgische Bildung) для 
Гвардини — ​один из путей воскрешения «христианского миро-
воззрения», которое он определяет как «взгляд на мир Церкви, 
верующей в живого Христа»2. Литургия при этом понимается 
как область воспитания и приобретения цельного, чистого 
взгляда на мир изнутри христианской веры. Цель литургиче-
ского воспитания — ​«созидание Церкви» в приходе и в каждой 
христианской душе.

Необходимость литургического воспитания связана с ча-
стичной утратой способности к литургическому действию, 
которое Гвардини определяет как сложное единство созерцания 
и действия, личности и общины, души и тела, ориентированное 
на свободное молитвенное творчество внутри традиционного 
богослужения. Исторической предпосылкой этой утраты Гвар-
дини считает эпоху Просвещения и особенно Новое время, 
которое «стремится вытащить человека из центра бытия»3.

«Всякая культура возникает за счет живой реальности»4, — ​
уверен Гвардини. Дальнейшее ее обеднение, выхолащивание, во 
многом вызванное скоростью технического прогресса, создает 
так называемый «второй мир», абстрактный и искусственный, 
в котором «вещи не воспринимаются напрямую, но ощущаются, 
видятся, осязаются, наблюдаются посредством… концепций, 

1	 Платон (Игумнов), архим. Воспитание христианское // Православная 
энциклопедия. М., 2005. Т. 9. С. 461.
2	 Guardini R. Vom Wesen katholischer Weltanschauung. Unterscheidung des 
Christlichen / Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie. Mainz: Matthias-Grünewald-
Verlag, 1994. S. 41.
3	 Гвардини Р. Конец нового времени // Вопросы философии. 1990. № 4. С. 141.
4	 См.: Balthasar H. U., von. Romano Guardini: Reform from the Source. Communio, 
Ignatius Press, 2010. P. 10.

Х



№ 4 (8) 2025 91Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

математических формул и технических приборов»5. Человек 
живет в мире логических абстракций, в мире науки и техники, 
и чем больше он овладевает окружающим пространством, тем 
менее связан с духом и жизнью. В этом «втором мире» нет 
места религиозному опыту, во многом утрачено ощущение 
взаимосвязи с миром и другими людьми. Культура «самосто-
ятельного созидания»6, гордо противостоящая Богу и Его От-
кровению, делает человека несчастным и одиноким.

Конкретными задачами литургического воспитания Гвар-
дини считает возвращение к символичности (der Mensch muss 
wieder symbolfähig werden), к осознанию единства с Церковью, 
возвращение способности к созерцанию.

Методологическая основа философии и богословия Гвар-
дини — ​метод оппозиции (der Gegensatz), который описывает 
то или иное явление с помощью двух противоположных друг 
другу понятий, или полюсов. Все настоящее и живое «схваты-
вается» только таким видением, в котором противостоят и в то 
же время устремлены друг к другу абстрактное и интуитивное, 
формальное и конкретное, субъективное и объективное. Метод 
оппозиции помогает Гвардини описать сложный и упорядочен-
ный мир Литургии, живой поток молитвы Церкви, в котором 
христианин учится деланию и созерцанию, умению создавать 
и прочитывать символ, пребывать во внимании, послушании 
и свободе. Иными словами, он заново учится смотреть на Бога, 
мир и свое место в нем, учится воссоздавать культуру, в которой 
каждый поступок и каждая мысль сохраняют связь с первоос-
новой человеческого бытия.

Основанием литургического воспитания выступают един-
ство литургической катехезы, организации молитвенного про-
странства, вспомогательных упражнений и практического 
участия в богослужении. Сам Гвардини разрешал эти задачи 
преимущественно во время ежегодных конгрессов католическо-
го молодежного движения «Источник» в замке Бург-Ротенфельс 
и в часовне св. Бенедикта в Берлине. Его деятельность в каче-
стве духовного лидера «Источника» была связана с культурным 
и молодежным движениями в Католической Церкви, которые 

5	 Ibid.
6	 Гвардини Р. Конец нового времени. С. 140.



№ 4 (8) 2025 92Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

стремились к утверждению ценности человеческой жизни, 
достоинства личности и ее ответственности перед обществом, 
а также с процессом возобновления интереса к христианской 
традиции, который Гвардини называл «пробуждением Церкви 
в душе»7.

Обширная катехеза, которую предлагал Гвардини, вклю-
чала в себя книги, статьи, беседы, совместное чтение худо-
жественной литературы, физические упражнения и театр8. 
Остановимся на ключевых понятиях такой катехезы:

Действительность. По отношению к Литургии речь идет 
не о теоретическом или опытном знании, а о жизни, действи-
тельности, которая пользуется знанием как инструментом. 
Участвуя в Литургии, христиане причащаются смыслу бытия, 
которое связано не столько с историческим временем, сколь-
ко с живым организмом Церкви и Ее Главой. «Внутри храма 
все — ​от направления его центральной оси до каждого предмета 
церковной утвари — ​насыщено символическими значениями, 
в которых элементы повседневного существования сплавле-
ны с элементами священной истории. К этому добавляются… 
фигурные изображения лиц и событий священной истории — ​
пластика, живопись, витражи. Из всего этого вместе склады-
вается целое, позволяющее воочию увидеть мир религиозной 
действительности»9, — ​пишет Гвардини.

Символ. «Символ возникает, как только некая форма об-
ретает способность выразить нечто, выходящее за пределы 
первоначально-данного»10. В первую очередь сказанное отно-
сится к соотношению тела и духа: в той мере, в какой дух про-
ницает физическое тело и формирует его, он делает тело своим 
символом. Используя средневековое выражение «anima forma 
corporis», Гвардини все время повторяет: тело символично в той 
мере, в которой в нем проявляется дух, но и дух не может выра-
зить себя иначе, как через действия тела… В статьях и беседах 

7	 См.: Гвардини Р. О Церкви. М.: Христианская Россия, 1995. С. 9.
8	 Почти все литургическое наследие Гвардини представляет собой сборники 
его многочисленных бесед и статей в журнале католического молодежного 
движения Schildgenossen.
9	 Гвардини Р. Конец нового времени. С. 133.
10	 Гвардини Р. Гёльдерлин. Картина мира и боговдохновленность. СПб.: Наука, 
2015. С. 15.



№ 4 (8) 2025 93Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Гвардини терпеливо и скрупулезно объясняет каждый жест, 
каждое положение тела в богослужении в его взаимосвязи 
с духовным миром, будь то молитвенным прошением, хвалой 
или истиной вероучения. Богослужение совершает не тело или 
душа, а человек целиком, следовательно, наша задача в нем — ​
«быть человеком, то есть воплощенным духом, одушевленным 
телом»11. Символами второй степени Гвардини называет вещи 
и явления с их способностью выражать человека и служить 
его продолжением. Сюда относятся литургические предметы, 
архитектура и священное время: «Используя всю полноту ве-
щественных, пространственных и временных выразительных 
средств, Литургия включает их в свое духовно-телесное един-
ство»12. Возвращение к символу, таким образом, возникает из 
правильного отношения к телу и вещам. «Сила значимости этих 
перво-форм захватывает и подчиняет себе созерцание, затраги-
вает чувства, связывает с основополагающими восприятиями 
и… постоянно повторяющимися опытными познаниями чело-
века… на основе самых глубоких религиозных впечатлений… 
поскольку они укоренены в самых ранних, самых изначальных 
слоях внутреннего мира»13.

Единство личного и общего. Всякое единство вообще начи-
нается с личности и своеобразия каждого, то же самое касается 
и единства церковного. Вместе с тем Литургия предлагает своим 
участникам свободно подчинить личные желания общему, то 
есть тем мыслям и чувствам, которые предлагает богослужение. 
Молитва становится литургической, когда просьбы и желания 
молящегося поднимаются на другой уровень, совпадая с прось-
бами и желаниями Литургии. Молится и приносит жертву 
не индивидуальное «я», а «мы» Церкви, которая знает о бедах, 
радостях и обстоятельствах каждого из своих членов. Правиль-
ный баланс между личным и общим позволяет молящимся быть 
непосредственными участниками Литургии, включаться в ее 
живой поток без ущерба для личности каждого из молящихся.

Способность к видению реализуется как преодоление 
мнимого противоречия пары «этос — ​логос», в которой этос 

11	 Guardini R. Liturgie und Liturgische Bildung. Matthias-Grünewald-Verlag: Mainz, 
Paderborn, 1992. S. 32.
12	 Guardini R. Liturgie und Liturgische Bildung. S. 50.
13	 Гвардини Р. Гёльдерлин. С. 16.



№ 4 (8) 2025 94Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

означает деятельное, практическое, волевое, а логос — ​созер-
цательное, медитативное начало. Первенствующим является 
не «мое переживание» или «мое действие», но «видение», до-
бровольное послушание уже данному и происходящему здесь 
и сейчас14. Литургия представляет собой созерцательное, ви-
дящее, молящееся делание, «дело Божие».

Время. Гвардини использует средневековый термин 
aeviternitas, совмещающий в себе понятия времени и вечности. 
Литургия совершается не как обычное воспоминание, повторе-
ние событий прошлого, но как дело Божие, актуальное во все 
времена. Историческое событие спасения входит в историю 
в форме таинства, а таинство преображает всю человеческую 
жизнь. «Всякое „теперь“ человеческого существования получает 
свое точное место в целом мирового времени, отчетливо ощу-
тимое и тем более значимое, что акт вочеловечения Бога, в ко-
тором связались время и вечность, вновь проявляется в жизни 
каждого спасенного, превращая „теперь“ из безразличного 
момента времени в экзистенциально решающее „мгновени-
е“»15. «В Литургии нет иного содержания, кроме Личности, 
жизни, слова и деяний Господа, — ​пишет Гвардини. — ​Весь 
порядок времени, молитв и богослужебных действий соотнесен 
с историческим событием: с Воплощением и жизнью Христа… 
В Литургии речь идет не о „тогда“, но о „сейчас“»16.

Литургическое пространство Гвардини создавал вместе 
со знаменитым немецким архитектором Рудольфом Шварцем 

14	 «„Строгая“ Литургия представляет собой такую форму религиозного 
действия, в которой объективное начало проявляется наиболее сильно; 
в качестве противоположного полюса ей противостоит богослужение, 
в котором упор сделан на личное религиозное чувство, выражение внутренней 
жизни, каких-то особенных расположений и желаний. Между ними находится 
целый ряд переходных состояний: большое количество общепринятых, 
сформированных традицией религиозных упражнений, как индивидуальных, 
так и общинных. Литургия как молитва есть формально и предметно 
обусловленное выражение души через тело; выражение человеческого через 
вещи, выражение одного через общину, отказывающая в субъективных 
желаниях, чувствах, опыте. Литургия хочет не самовластных форм, 
а самозабвенного служения…  Она есть самовыражение человека, но человека, 
каким он должен быть» (Guardini R. Liturgie und Liturgische Bildung. S. 90–91).
15	 Гвардини Р. Конец нового времени. С. 132.
16	 Debuyst F. Romano Guardini. Einführung in sein liturgisches Denken. Regensburg: 
Frederich Pustet, 2009. S. 96.



№ 4 (8) 2025 95Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

(1897–1961). Его принципами были лаконичность, минима-
лизм и при этом максимальная адаптивность к разным типам 
богослужения: «Сто табуретов, выполненных в виде черных 
деревянных кубов, — ​вот все, что наполняло пространство… 
[Рыцарский] зал представлял собой чистую, белую емкость. Дру-
гое дело — ​живое пространство, которое создавала община, со-
бранная там. Все было сделано так, чтобы форму пространства 
создавало само собрание»17. При этом рыцарский зал служил 
и другим целям — ​использовался для лекций, выступлений, 
дискуссий, песенных и танцевальных упражнений. Престол 
был отодвинут от восточной стены так, чтобы служащий свя-
щенник мог быть обращен лицом к народу. В зависимости от 
характера богослужения (закрытого, как семейная трапеза, или 
открытого, по образу идущего в мир народа Божия) община 
и священник находились в разных положениях друг ко другу. 
Сам алтарь воспринимался ими как порог, граница, место пе-
рехода из мира человека в мир Божий.

Вспомогательными упражнениями, целью которых яв-
ляется подготовка тела и души к восприятию и созданию 
символа (которым могло быть и слово, и жест, и священный 
образ, и литургический предмет), Гвардини считал практики 
молитвенного благочестия (розарий, молитвы Крестного пути, 
поклонение Святым Дарам, медитации и т. д.) и различные 
культурные практики (совместное чтение и обсуждение ли-
тературы и общественно-политической жизни, пение и му-
зыка, организация театральных постановок)18. Молитвенные 
упражнения сосуществуют с Литургией и ориентированы на 
нее: «В духовном упражнении учитываются условия времени, 
места, обстоятельств; Литургия со своими неизменными зако-
нами уравновешивает его. Как светильник, она указывает путь 

17	 Ibid. S. 84.
18	 В качестве тем для обсуждения во время католических конгрессов 
в Бург-Ротенфельс Гвардини предлагал, например, такие: «Культурный 
кризис современности и основания новой культуры»; «Человеческое 
в религиозной вере»; «Вопрос о границах государства и Церкви»; «Церковь 
и индивидуальность»; «Право и персонально-религиозная сфера»; «Тело и душа 
языка». Кроме того, Гвардини проводил беседы о Гете (см.: Gerl-Falkovitz H-B. 
Romano Guardini. Konturen des Lebens und Spuren des Denkens. Mainz: Matthias-
Grünewald Verlag, 2005. S. 127).



№ 4 (8) 2025 96Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

истинному, здоровому благочестию»19. Культурное просвещение 
помогает скорейшему погружению в Литургию, в сложный 
язык ее образов и метафор, наконец, помогает учить самосто-
ятельно думать и слушать собеседника.

Третьим направлением деятельности Гвардини было совер-
шение богослужений, в том числе суточного круга. Как правило, 
они предварялись краткими беседами-медитациями на отдель-
но взятую тему («молчание», «послушание», «слово Открове-
ния», «прошение», «хвала» и т. д.). Гвардини предпочитал ис-
пользовать не песенную мессу, а более простую, произносимую 
вслух (т. н. missa recitata), которая позволяла собранию хором 
отвечать на возгласы священника. По окончании Евангелия 
следовала проповедь20. Некоторые изменяемые песнопения, 
как правило более древние (например, периода Адвента), были 
переведены им на немецкий язык. Гвардини составил и совер-
шал чинопоследование, которое назвал «Общинный молебен ко 
святой мессе» (Gemeinschaftliche Andacht zur Feier der heiligen 
Messe, 1920), в котором совместил элементы общинной молит-
вы (произнесение молитв хором, немецкий язык) и традицион-
ной латинской Литургии. Согласно чину «молебна», по образцу 
античной драмы собрание молящихся состоит из священника, 
«просителя» (Vorbeter), «хора», «антихора» и «всех вместе» (alle 
zusammen). Гвардини самостоятельно вводит ходатайственную 
молитву за нужды прихода и настаивает на принципе вариатив-
ности, изменяемости некоторых частей службы в зависимости 
от состава молящихся.

Безусловно, Литургия мыслится теоретически, но про-
исходит в истории — ​откуда возникает ее своеобразие и спон-
танность. Трудности литургического воспитания происходят 
именно отсюда. Первая группа проблем связана с частичной 

19	 Гвардини Р. О духе литургии // Символ. 2024. № 73. С. 18–19.
20	 Проповедь после Евангелия в 20‑е годы прошлого века была скорее 
исключением, чем правилом. Полностью она была восстановлена в правах 
только после II Ватиканского собора (см., напр., текст Конституции 
о Священной Литургии, п. 52: «Проповедь, в которой в течение литургического 
года по священному тексту излагаются тайны и нормы христианской жизни, 
настоятельно рекомендуется как часть самой Литургии. Более того: на мессах, 
совершаемых в воскресенья и по предписанным праздникам при стечении 
народа, опускать ее не следует, если только на это не будет важной причины» 
(Документы II Ватиканского собора. М.: Паолине, 2004. С. 36).



№ 4 (8) 2025 97Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

утратой способности к созерцанию и послушанию и вытекаю-
щим отсюда чрезмерным вниманием к практической стороне 
(либо же полное ей пренебрежение). Другая группа трудностей 
происходит из изменчивой природы эмпирической реальности. 
Строй приходской жизни, культурный уровень пастыря, его 
сослужителей и прихожан, наличие свободного времени — ​все 
это часто не позволяет реализовать то, что Гвардини и его по-
следователи делали в молодежной, студенческой среде. Прини-
мая во внимание особенности антропологических изменений 
ХХ в., хорошо понимая специфику приходской жизни в этих 
условиях, Гвардини смотрит в будущее с тревогой. «Характер 
новой религиозности, — ​пишет он в „Конце Нового време-
ни“, — ​складывается из чувства глубокого одиночества человека 
посреди всего того, что зовется „миром“; из сознания, что мы 
дошли до последней черты, из ответственности, серьезности 
и отчаянной храбрости»21. В этой новой ситуации, пожалуй, еще 
возможно воспитание чувств, но возможность рождения само-
го литургического действия вызывает серьезные сомнения22.

Еще одной опасностью литургической педагогики Гварди-
ни считает пренебрежение религиозной культурой, той самой 
«первой», высокой культурой, которая переводит священное 
и таинственное на человеческий язык педагогики, искусства 
и философии. Благочестие и тайна нуждаются в культуре, как 
плодотворная земля в обработке. Истинная культура подает 
религии средство выражения, охватывает, творит и оформляет 
человеческую жизнь. Именно ей принадлежит право доносить 
до нас истины Откровения и основы вероучения. Наконец, 
именно культура оформляет церковную жизнь таким образом, 
чтобы сохранить свободу отдельного человека. Надо полагать, 
что именно очищение и возвышение культуры может вернуть 
человеку способность к символичности, к благоговейному 
почитанию слова Божия и слова как такового, к христианской 
жизни во всей ее радости и полноте.

21	 Гвардини Р. Конец нового времени… С. 144.
22	 См.: Гвардини Р. Открытое письмо Й. Вагнеру в связи с III Литургическим 
конгрессом в Майнце // Символ. 2024. № 73. С. 92–100; Сухарев А., свящ. 
Полное, сознательное, деятельное. Понятие участия в богослужении в истории 
Католической церкви в ХХ–ХХI в. // Церковь и время. Том СIV. 2023. С. 148–182.



№ 4 (8) 2025 98Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

ЛИТЕРАТ УРА

Гвардини Р. Гёльдерлин. Картина мира и боговдохновленность. СПб.: Наука, 2015.

Гвардини Р. Конец нового времени // Вопросы философии. 1990. № 4. С. 127–164.

Гвардини Р. О духе литургии // Символ. 2024. № 73. С. 15–91.

Гвардини Р. О Церкви. М.: Христианская Россия, 1995.

Документы II Ватиканского собора. М.: Паолине, 2004.

Платон (Игумнов), архим. Воспитание христианское // Православная энциклопедия. М., 
2005. Т. 9. С. 461–467.

Balthasar H. U. von. Romano Guardini: Reform from the Source. San Francisco: Communio, 
Ignatius Press, 2010.

Debuyst F. Romano Guardini. Einführung in sein liturgisches Denken. Regensburg: Frederich 
Pustet, 2009.

Gerl-Falkovitz H-B. Romano Guardini. Konturen des Lebens und Spuren des Denkens. Mainz: 
Matthias-Grünewald Verlag, 2005.

Guardini R. Liturgie und Liturgische Bildung. Mainz, Paderborn: Matthias-Grünewald, 
Schöningh, 1992.

Guardini R. Vom Wesen katholischer Weltanschauung // Unterscheidung des Christlichen. Band 
1: Aus dem Bereich der Philosophie. Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag, 1994.



№ 4 (8) 2025 99Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Sukharev Alexander V., priest
PhD in Theology, senior lecturer at the Faculty of Theology 
at the Moscow Theological Academy
sas@mepar.ru
https://orcid.org/0009-0001-9916-0703

The concept of liturgical 
formation in the activities 
of Romano Guardini

F OR CITATION:  Sukharev A. V., priest. The concept of liturgical formation in the activities of 

Romano Guardini // Bogoslov. 2025. № 4 (8). P. 89–99.  

DOI: 10.62847/BOGOSLOV.2025.8.4.004

ABSTRACT  The concept of liturgical formation used by German philosopher and theologian 

Romano Guardini is concentrated on the interrelationship of liturgical participation and human 

culture. From Guardini’s point of view the way of liturgical formation is the way of step-by-step 

transformation of human senses, body and mind with the help of liturgical catechism, properly 

organized area for common prayer and various supporting tools including devotional practices, 

common reading, theatre lessons and music. All these are needed for the restoration of liturgical 

act as well as of Christian worldview which he interprets as “look of Christ”.

KEYWORDS:  Romano Guardini, liturgy, liturgical formation, Christian worldview

The article was submitted 13.11.2025,  

approved after reviewing 23.11.2025, 

accepted for publication 24.11.2025.


