
№ 4 (8) 2025 100Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Догматическое богословие: 
перспективы учебной 
дисциплины
Игумен Адриан (Пашин А. В.) 
кандидат физико-математических наук, кандидат богословия,
доцент, профессор кафедры богословия Московской духовной академии 
adrian.pashin@mpda.ru

л
и

ц
ен

зи
я 

 
C

C
 B

Y-
N

C
 4

.0
ДЛЯ ЦИТИР ОВАНИЯ:  Адриан (Пашин), игум. Догматическое богословие: 

перспективы учебной дисциплины // Богослов. 2025. № 4 (8). С. 100–129.  

DOI: 10.62847/BOGOSLOV.2025.8.4.005 

АННОТАЦИЯ Статья посвящена обзору актуальных учебников и учебных пособий по догма-

тическому богословию и перспективам развития данной учебной дисциплины. Представ-

лена структура, основные принципы построения дисциплины в учебном плане бакалаври-

ата Московской духовной академии. Особое внимание обращено на некоторые актуальные 

темы, которые, с точки зрения автора статьи, неудачно изложены или совсем опущены в 

имеющихся учебниках.

КЛЮЧЕВЫЕ СЛОВА :  богословие, теология, догматическое богословие, систематиче-

ское богословие, триадология, христология, сотериология, экклезиология, пневматоло-

гия, сакраментология, эсхатология, обожение

Статья поступила в редакцию 14.11.2025,  

одобрена после рецензирования 24.11.2025, 

принята к публикации 25.11.2025.

mailto:adrian.pashin@mpda.ru


№ 4 (8) 2025 101Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

инула уже четверть XXI века. Еще больше лет про-
шло со времени обретения Русской Православной 
Церковью свободы после многолетнего пленения, 
которое временами доходило до жесткого гонения 

открыто атеистической государственной властью. Время оце-
нить итоги преподавания дисциплины «Догматическое бого-
словие» в  духовных школах Русской Православной Церкви 
за прошедшие годы и наметить перспективы развития.

В этой статье я дам личную оценку учебникам и пособиям 
по нашей дисциплине, а затем представлю, на основании опыта 
преподавания в Московской духовной академии, свое видение 
структуры дисциплины и обозначу более подробно некоторые 
актуальные темы курса, которые в имеющихся учебниках и по-
собиях по догматическому богословию либо не отражены, либо 
требуют лучшего представления.

ОБЗОР ПОСОБИЙ ПО ДОГМАТИЧЕСКОМУ БОГОСЛОВИЮ

о времени русской катастрофы начала XX в. суще-
ствовали многие значительные курсы по догма-
тике. Написанные преимущественно в  XIX  в., они 
использовались и в советский период. Это краткие 

курсы: «Догматическое богословие Православной Кафоличе-
ской Восточной Церкви» (1848) архиеп. Антония (Амфитеатро-
ва)1 и  «Руководство к  изучению христианского православно-
догматического богословия» (1869) митр. Макария (Булгакова)2. 
К  «большим» догматикам следует отнести фундаменталь-
ное двухтомное «Православно-догматическое богословие» 
митр. Макария (Булгакова) (1849–1853  гг.)3, впоследствии 
дорабатывавшееся и  многократно переиздававшееся; так-
же двухтомное «Православное догматическое богословие» 

1	 Антоний (Амфитеатров), архиеп. Догматическое богословие православной 
кафолической восточной церкви, с присовокуплением общего введения в курс 
богословских наук, составленное ректором Киевской духовной академии, 
доктором богословия архимандритом Антонием. СПб., 18628.
2	 Макарий (Булгаков), митр. Руководство к изучению христианского, 
православно-догматического богословия. М., 1898.
3	 Макарий (Булгаков), митр. Православно-догматическое богословие 
Макария, митрополита Московского и Коломенского: в 2 т. СПб., 18834.

М

К



№ 4 (8) 2025 102Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

свт. Филарета (Гумилевского) (1864)4, пятитомный «Опыт пра-
вославного догматического богословия с  историческим из-
ложением догматов» свт. Сильвестра (Малеванского) (1878–
1891 гг.)5 и четырехтомный труд прот. Николая Малиновского 
«Православное догматическое богословие» (1910)6.

Недостатки этих догматических учебников известны. Осо-
бенно они очевидны в «Православно-догматическом богосло-
вии» митр. Макария (Булгакова). Учебник содержит симфонию 
библейских текстов и богатый свод отеческих цитаций, что 
делает его актуальным и сегодня как прекрасный богослов-
ский справочник, в котором можно найти хорошую подборку 
библейских и святоотеческих цитат по многим догматическим 
вопросам. Однако автор не смог освободиться от негативных 
характеристик западной схоластики. Для него догмат — ​это 
законченная теоретическая формула, которая должна быть 
логически обоснована и в принудительном порядке принята. 
Отсюда сухость и безжизненность сочинения, натянутость дока-
зательств. Кроме того, многие вопросы, особенно касающиеся 
учения о Божественных энергиях, об обожении человеческой 
природы во Христе и человека в Церкви, либо опущены, либо 
изложены неправильно, не в соответствии с православным 
Преданием. Это касается и других дореволюционных и многих 
современных учебников.

В конце 1980‑х гг. в России стали доступны зарубежные 
курсы догматики XX в., принадлежащие русской эмигрантской 
школе7. Из них, безусловно, следует упомянуть «Очерк мисти-
ческого богословия. Догматическое богословие» В. Н. Лос-
ского, впервые на русском языке увидевший свет вместе 
с другими его трудами в журнале «Богословские труды»8 

4	 Филарет (Гумилевский), архиеп. Православное догматическое богословие. 
Сочинение Филарета, архиепископа Черниговскаго: в 2 т. Чернигов, 18652.
5	 Сильвестр (Малеванский), еп. Опыт православного догматического богословия 
(с историческим изложением догматов) архимандрита Сильвестра, доктора 
богословия, профессора Киевской духовной академии: в 5 т. СПб., 2008.
6	 Малиновский Н. П., прот. Православное догматическое богословие: в 4 т. 
Сергиев Посад, 19102.
7	 Далее я буду давать ссылки на русскоязычные издания.
8	 Лосский В. Н. Очерк мистического богословия. Догматическое 
богословие // Богословские труды. 1972. Вып. 8. С. 7–183.



№ 4 (8) 2025 103Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

(в отредактированном переводе опубликован в 2012 г.9). Текст 
интересный, хорошо читаемый, но не содержит всего курса 
дисциплины. Кроме того, в трактовке ряда святоотеческих 
терминов и формулировок В. Н. Лосский тяготеет к философии 
персонализма, что представляет собой известную проблему.

Замечательным опытом краткого изложения догмати-
ки является курс лекций протоиерея Михаила Помазанского 
«Православное догматическое богословие в сжатом изложе-
нии»10. Учебный курс составлен кратко, поэтому некоторые 
темы (доникейские триадологические ереси, триадологическая 
и христологическая терминология, Божественные энергии, 
обожение) опущены, а многие представлены без достаточного 
обоснования. При этом особенно хорошо отражено учение 
о Таинствах, в том числе о Евхаристии, эсхатология. Важным 
является указание автора на то, что после грехопадения у че-
ловека сохранилась свободной природная воля. Учебник легко 
читается, поэтому полезен для студентов духовных школ и всех 
верующих в качестве краткого и понятного изложения догма-
тического учения Церкви.

Отмечу учебник декана Свято-Сергиевского Православно-
го богословского института в Париже протопресвитера Бориса 
Бобринского «Тайна Пресвятой Троицы: Курс догматического 
богословия»11. По названию видно, что здесь излагается только 
триадология, однако это изложение весьма основательное. Есть 
подробное библейское обоснование триадологического догмата 
(с указанием ипостасных имен Божественных Лиц в Ветхом 
Завете — ​Ангел Господень, Слово Божие, Премудрость, Дух Бо-
жий), подробно излагается троическое богословие святых отцов 
в контексте их полемики с ересями, дано детальное изложение 
триадологического учения Церкви в литургических текстах. 
Догмат о Троице изложен в христологическом контексте и в си-
стематическом порядке. Такое построение триадологического 

9	 Лосский В. Н. Очерк мистического богословия Восточной Церкви. 
Догматическое богословие / пер. с фр. мон. Магдалины (В. А. Рещиковой). 
Сергиев Посад, 20122.
10	 Помазанский М., прот. Православное догматическое богословие в сжатом 
изложении. Джорданвилль, 1963.
11	 Бобринский Б., протопр. Тайна Пресвятой Троицы: Курс догматического 
богословия. М., 20132.



№ 4 (8) 2025 104Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

раздела («О Боге в Самом Себе») в учебнике по догматическому 
богословию мне представляется наиболее удачным.

Книга клирика Православной Церкви в Америке про-
топресвитера Александра Шмемана «Введение в богословие: 
Курс лекций по догматическому богословию»12, несмотря на 
название, является скорее кратким обзором истории бого-
словия. Это видно из содержания: первохристианская общи-
на, «Золотой век» православия, византийский период, школа 
русского богословия. Тем не менее этот и другие труды отца 
Александра полезны при изучении вероучения, литургического 
богословия и истории Церкви.

Книга «Византийское богословие. Исторические тен-
денции и догматические темы»13 декана Свято-Владимирской 
православной духовной семинарии Православной Церкви 
в Америке протопресвитера Иоанна Мейендорфа является 
хорошим обзором истории богословия, но не учебником по 
нашей дисциплине. Однако этот и другие труды отца Иоан-
на полезны для интересующихся вероучением, патрологией 
и историей Церкви.

Стоит отметить также учебник «Основы Православия»14 
декана Свято-Владимирской православной духовной семина-
рии Православной Церкви в Америке протопресвитера Фомы 
Хопко. Это учебник по катехизису, поэтому материал, в том 
числе и вероучительная часть, изложены кратко (вторая часть 
посвящена богослужению, третья — ​принципам духовной жиз-
ни). Вероучительная часть изложена в виде толкования Символа 
веры, но предваряется описанием источников христианского 
учения.

Из учебников и трудов, важных для изучения догматиче-
ского богословия, изданных в постсоветское время, необходимо 
отметить следующие. Учебник «Догматическое богословие»15 
профессора Санкт-Петербургской духовной академии про-
тоиерея Ливерия Воронова содержит следующие разделы 

12	 Шмеман А., протопр. Введение в богословие: Курс лекций по 
догматическому богословию. Клин, 2001.
13	 Мейендорф И., протопр. Византийское богословие. Исторические тенденции 
и догматические темы. М., 2023.
14	 Хопко Ф., протопр. Основы Православия. М., 1998.
15	 Воронов Л., прот. Догматическое богословие. М., 1994.



№ 4 (8) 2025 105Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

нашей дисциплины: творение мира и человека, грехопадение, 
христология, Искупление и экклезиология. В доступном мне 
неизданном 112‑страничном конспекте лекций отца Ливерия 
«Православное догматическое богословие» изложены так-
же учение о благодати и иконопочитании, сакраментология, 
частная и общая эсхатология. Возможно, другие темы курса 
(вводный раздел, учение о богопознании и триадология) в тот 
период вели другие преподаватели.

Печатные лекции протоиерея Ливерия хорошо читаются. 
Однако каждая тема довольно кратка — ​на 2–3 страницы. 
Так, вся христология излагается всего на 10 страницах. Из-за 
краткости, как правило, отсутствует глубокое обоснование 
тем. Нельзя согласиться с отождествлением отцом Ливе-
рием понятий «ипостась» и «личность»: «Ипостась в своем 
существе есть духовная личность, единое самосознающее „я“, 
которое может одновременно и совершенно самостоятельно 
проявлять себя в жизни различных природ, иначе сказать, 
проникать эти природы своей собственной жизнью, своим 
самосознанием»16.

Отмечу учебник преподавателей Московской духовной 
академии архимандрита Алипия (Кастальского-Бородина) 
и архимандрита Исайи (Белова)17. Он содержит только первую 
половину курса догматического богословия, но в нем довольно 
обоснованно отражены все необходимые темы. Во вводной ча-
сти подробно дается понятие о богословии и о догматах, о связи 
вероучения и нравственного учения Церкви, в необходимом 
объеме изложены темы о Предании, об истории догматической 
науки, о богопознании, об апофатических и катафатических 
свойствах Бога. В триадологической части дается терминология, 
краткое изложение триадологических споров, библейское осно-
вание учения о Троице (в том числе и об исхождении Святого 
Духа — ​Ин. 14:16 и Ин. 15:26) и неплохое систематическое изло-
жение догмата. Касательно части о творении мира и человека, 
положительной характеристикой учебника является наличие 
тем о логосах тварных вещей, о святоотеческих принципах 

16	 Там же. С. 45. Прот. Ливерий здесь цитирует прот. Василия Соколова.
17	 Алипий (Кастальский-Бородин), архим., Исайя (Белов), архим. Догматическое 
богословие. Сергиев Посад, 1997.



№ 4 (8) 2025 106Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

толкования Шестоднева, хорошее изложение церковного уче-
ния о происхождении душ.

Необходимо указать на курс догматического богословия 
протоиерея Бориса Левшенко18. Текст является расшифровкой 
магнитофонных записей прочитанных им лекций. Отец Борис 
опирается на указанные выше учебники митрополита Мака-
рия (Булгакова) и протоиерея Михаила Помазанского. Отмечу 
только, что протоиерей Борис совершенно не упоминает тер-
мины «энергия», «действие» по отношению к Богу. Все учение 
о богопознании сводится к одновременной трансцендентности 
и имманентности Бога, который открывает нам Себя в Своих 
свойствах.

Нельзя обойти вниманием учебник иерея Даниила Сысо-
ева19. Хотя автор в названии говорит о миссионерской направ-
ленности книги и в первых двух темах дается методологический 
аппарат миссионера,20 учебник может быть полезен в качестве 
краткого изложения и для изучающего вероучение Церкви 
христианина, не занимающегося миссией.

Одним из лучших учебных пособий по догматике в насто-
ящее время является учебник протоиерея Олега Давыденкова, 
в последней переработке вышедший в серии «Учебник бакалав-
ра теологии»21. Однако в нем недостаточно четко представлены 
триадологическая и христологическая терминология, невнят-
но изложена логика еретической триадологии и христологии 
и, соответственно, отличие их от православного учения.

Очень высоко нужно оценить и учебное пособие по дог-
матике ректора Киевской духовной академии архиепископа 
Сильвестра (Стойчева)22. Составленный в формате лекций, 
данный учебник можно взять за образец в методологическом 

18	 Левшенко Б., прот. Догматическое богословие. Курс лекций. М., 1996.
19	 Сысоев Д., иер. Курс лекций по догматическому богословию: специальное 
издание для миссионерской работы. М., 2012.
20	 Речь идет о миссии в собственном смысле, то есть об обращении 
в православие «внешних», а не о «внутренней» миссии. Примечательная 
цитата из учебника: «Монахи — ​спецназ Православия, а миссионеры — ​это 
диверсанты, они готовят наступление за пределами Церкви».
21	 Давыденков О., прот. Догматическое богословие: учебник бакалавра 
теологии. М., 2021.
22	 Сильвестр (Стойчев), архим. Догматическое богословие. Учебное пособие 
для 2‑го класса духовной семинарии. Киев, 2016.



№ 4 (8) 2025 107Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

плане. Каждая тема завершается списком вопросов для само-
проверки, а также обширной библиографией, включающей как 
обязательную к прочтению, так и рекомендованную литературу. 
В учебнике также недостаточно четко изложена триадологи-
ческая терминология. К настоящему времени опубликован 
только первый том, завершающийся темами «Ангелология» 
и «Учение о падших ангелах».

Многократно переиздавался труд митрополита Илариона 
(Алфеева) «Таинство веры. Введение в православное догмати-
ческое богословие»23, впервые вышедший в 1996 г. и вызвав-
ший огромный интерес свежестью изложения и освещением 
некоторых богословских тем, отсутствовавших в классических 
догматиках. Также стоит обратить внимание на первый том его 
труда «Православие»24.

В разное время издавались и учебники по катехизису, или 
по введению в богословие. Например, учебник митрополита 
Аристарха (Смирнова)25 состоит из двух глав. Первая раскрыва-
ет учение о Священном Писании и Предании как источниках 
вероучения Церкви. Вторая глава традиционно для катехизи-
сов построена на толковании Символа веры. После глав автор 
предлагает контрольные вопросы, что полезно для лучшего 
усвоения материала. В печатном и электронном видах доступ-
ны другие пособия по дисциплине «Катехизис, или введение 
в догматическое богословие», например протоиерея Бориса 
Левшенко26 и протоиерея Олега Давыденкова27.

Из греческих догматик наиболее известны работы Х. Ан-
друцоса, И. Кармириса, П. Трембеласа и прот. И. Романидиса. 
Широкое признание получили сербская трехтомная «Догматика 
православной церкви» прп. Иустина (Поповича)28 и труды круп-
нейшего румынского богослова XX в. прот. Думитру Станилоэ.

23	 Иларион (Алфеев), митр. Таинство веры. Введение в православное 
богословие. М., 2012.
24	 Иларион (Алфеев), митр. Православие. М., 2021. Т. 1.
25	 Смирнов В. А. (Митрополит Кемеровский и Прокопьевский Аристарх). 
Теология: Введение в догматическое богословие. Кемерово, 2024.
26	 Левшенко Б., прот. Катехизис. М., 1997.
27	 Давыденков О., прот. Катехизис. Введение в догматическое богословие. 
М., 2017.
28	 Иустин (Попович), прп. Собрание творений: в 4 т. М., 2004–2007.



№ 4 (8) 2025 108Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Из современных англоязычных обзорных курсов можно 
порекомендовать работы прот. Э. Лаута Introducing Eastern 
Orthodox Theology (2013)29, свящ. Дж. Э. Макгакина The Orthodox 
Church: an introduction to its history, doctrine, and spiritual 
culture (2008)30, его же справочник The Westminster Handbook 
to Patristic Theology (2004)31 и двухтомную энциклопедию The 
Encyclopedia of Eastern Orthodox Christianity (2011)32, а также 
справочники The Cambridge Companion to Orthodox Christian 
Theology (2009)33, Handbook of Patristic Exegesis: The Bible in 
Ancient Christianity (2006) Ч. Канненгиссера34 и др.

Нельзя обойти стороной великолепное «Введение в совре-
менное православное богословие» Карла Христиана Фельми 
(диак. Василия)35, в котором автор обращается не только к догма-
тическим вопросам, но и к богослужебной традиции, и к аскети-
ческой практике, подчеркивая единство учения, его богословских 
интерпретаций и литургического молитвенного опыта.

Наконец, данный обзор не будет всесторонним, если 
не будет упомянут фундаментальный пятитомный труд Ярос-
лава Пеликана «Христианская традиция: история развития 
вероучения» (1971–1989 гг.), издание которого начато в рамках 
совместного научно-издательского проекта «Христианское 
богословие. XX век» Синодальной богословской комиссии 
Русской Православной Церкви и культурного центра «Духов-
ная библиотека». К настоящему времени переведены и изданы 
первые два тома: «Возникновение кафолической традиции» 
(2007)36 и «Дух восточного христианства» (2009)37. Более точно 

29	 Louth A. Introducing Eastern Orthodox Theology. Downers Grove (Ill.), 2013.
30	 McGuckin J. A. The Orthodox Church: an introduction to its history, doctrine, and 
spiritual culture. Malden (Mass.); Oxford, 2008.
31	 McGuckin J. A. The Westminster Handbook to Patristic Theology. Louisville (Ky.); 
London, 2004.
32	 The Encyclopedia of Eastern Orthodox Christianity: in 2 vol. / ed. by 
J. A. McGuckin. Malden (Mass.); Oxford, 2011.
33	 The Cambridge Companion to Orthodox Christian Theology / ed. by 
M. B. Cunningham and E. Theokritoff. Cambridge, 2009.
34	 Handbook of Patristic Exegesis: The Bible in Ancient Christianity: in 2 vol. / by 
Ch. Kannengiesser with special contributions by various scholars. Leiden; Boston 
(Mass.), 2004.
35	 Фельми К. Х. Введение в современное православное богословие. М., 2014.
36	 Пеликан Я. Христианская традиция: История развития вероучения. М., 2007. 
Т. 1. Возникновение кафолической традиции (100–600).
37	 То же. М., 2009. Т. 2. Дух восточного христианства (600–1700).



№ 4 (8) 2025 109Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

название этого труда следовало бы перевести как «Христиан-
ское Предание», но, вероятно, переводчики решили калькиро-
вать название, чтобы сохранить великолепный афоризм автора: 
«Традиция — ​это живая вера мертвых; традиционализм — ​это 
мертвая вера живых»38.

НЕКОТОРЫЕ ЗАМЕЧАНИЯ О СТРУКТУРЕ КУРСА 
«ДОГМАТИЧЕСКОЕ БОГОСЛОВИЕ»

Одним из негативных элементов влияния западно-
го богословия на православное, как правило, назы-
вают построение системы изложения вероучения. 
Действительно, в учебниках по догматическому бо-

гословию мы видим подобные определения: «Православное 
догматическое богословие — ​это учение, в систематическом 
виде раскрывающее содержание основных христианских 
вероучительных истин (догматов), принимаемых всей пол-
нотой Православной Церкви»; «Догматическая система  —  ​
способ изложения православного вероучения, в котором все 
отдельные вероучительные истины и положения представля-
ют собой части, связанные в единое целое. К догматическим 
системам предъявляется требование внутренней непротиво-
речивости и согласованности». Однако этот способ препода-
вания вероучения Церкви появился издревле. Катехизисы 
строились, как правило, в  виде толкования Символа веры, 
Десятисловия и Заповедей блаженства, а пример построения 
привычной уже нам догматической системы дает «Источник 
знания» прп. Иоанна Дамаскина39. Этот труд состоит из трех 
частей:

1) «Философские главы» («Диалектика»),
2) «О ста ересях»,
3) «Точное изложение православной веры».
Первые две части — ​философское (терминологическое) 

и историческое введение к третьей части «Точное изложение 
православной веры». Она состоит из четырех книг. Первая — ​

38	 Пеликан Я. Христианская традиция. Т. 1. С. 9.
39	 Иоанн Дамаскин, прп. Источник знания. М., 2002.

О



№ 4 (8) 2025 110Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

о Боге в Самом Себе. Вторая — ​о тварном мире: ангельском, 
материальном и о человеке, а также о Промысле Божием. Тре-
тья включает в себя христологию, четвертая же заканчивает 
христологию и говорит о Таинствах Крещения и Причащения, 
о Писании, почитании икон и мощей, об эсхатологии.

Однако для святых отцов данная структура не рассыпается 
на отдельные вероучительные положения. Эти положения сое-
динены живой связью по образу луковицы. Триадологический 
догмат является частью христологического, так как в эпоху три-
адологических споров Церковь отстаивала, главным образом, 
равенство Христа Отцу по Божеству. Совершенное Христом 
Искупление было возможно только по причине полноты в Нем 
Божественной и человеческой природ и единства Его Ипостаси, 
то есть догмат Искупления содержит в себе христологический 
догмат. Следующим «наслоением» является учение о Церкви: 
без правильного понимания христологии и сотериологии мы 
не можем понять цель, задачи, свойства Церкви и принципы 
ее устроения. Далее идет учение о цели существования мира 
и человека — ​эсхатология, которое правильно раскрывается 
только при правильном понимании предыдущих «слоев» ве-
роучения.

Ключевыми, конечно, являются христологический и со-
теологический догматы. Они составляют сущность проповеди 
евангельской: «мы проповедуем Христа распятого» (1 Кор. 1:23), 
«я рассудил быть у вас незнающим ничего, кроме Иисуса Хри-
ста, и притом распятого» (1 Кор. 2:2). То есть без правильного 
понимания учения о Христе и о Его искупительном подвиге 
невозможно правильно понять никакой богословский вопрос.

Пронизывает же все слои данной «луковицы», скрепляет 
воедино догматическую систему учение о благодати и об обо-
жении. Обожение человека является целью пришествия в мир 
Сына Божия, поэтому все ереси опровергались святыми отцами 
через сотериологический аргумент.

Далее я опишу разделы курса «Догматическое богосло-
вие», преподаваемого в бакалавриате Московской духовной 
академии, и более детально отмечу некоторые актуальные 
моменты, которые, с моей точки зрения, неудачно изложены 
или совсем опущены в учебниках.



№ 4 (8) 2025 111Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

О необходимости более глубокой проработки догмати-
ческой тематики говорит и председатель Учебного комитета 
Русской Православной Церкви протоиерей Максим Козлов: 
«Явно требует дополнительных усилий богословие, догматиче-
ское и систематическое, и круг сопряженных с ним дисциплин. 
Здесь, после известной работы протоиерея Олега Давыденкова, 
мы давно не видели фундаментальных исследований. Немно-
гие сейчас трудятся в этой области, создают новые тексты, 
формулируя ответы на современные вызовы — ​от биоэтики 
до искусственного интеллекта»40.

Раздел I. Введение в догматическое богословие
Структура этого вводного раздела обычна для учебников дог-
матического богословия: определение и  свойства догматов, 
определение догматического богословия, постановка цели 
и задач дисциплины, понятия о ереси, вероучительных заблу-
ждениях, богословские суждениях (мнениях), богословских 
терминах, полнота Божественного Откровения и  развитие 
догматического учения Церкви, краткая история догматиче-
ского богословия, Священное Писание и Священное Преда-
ние, формы Предания.

Несколько замечаний по разделу.
Одним из свойств догматов является церковность  —  ​свой
ство по способу существования догматов. Только Вселенская 
Церковь во всей своей полноте может признать за тем или 
иным вероучительным положением догматический автори-
тет, статус истины веры. Вне Церкви не может быть догма-
тов, потому что догматы основываются на положениях, взя-
тых из Откровения, а Откровение дано не каким-то частным 
лицам, а  Церкви. Именно Церковь посредством Предания 
как способа сохранения и  распространения Откровения со-
держит богооткровенную истину.

Здесь необходимо не только сопоставить это свойство 
со свойством богооткровенности, но и дать краткое описание 

40	 Козлов М., прот. Высшее духовное образование в первой четверти XXI века. 
[Электронный ресурс]. URL: https://patriarchia.ru/article/116812 (дата обращения: 
22.12.2025).

https://patriarchia.ru/article/116812


№ 4 (8) 2025 112Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

такой функции Церкви, как хранение вероучения и всего Пре-
дания.

В теме о Священном Писании и Священном Предании 
необходимо раскрыть понятие «богодухновенности» как Пи-
сания, так и Предания. Зачастую забывают, что Священное 
Писание богодухновенно не только потому, что авторы Библии 
писали под руководством и наитием Святого Духа («Никогда 
пророчество не было произносимо по воле человеческой, но 
изрекали его святые Божии человеки, будучи движимы Духом 
Святым» (2 Петр. 1:21). Апостолы «благовествовали Духом Свя-
тым, посланным с небес» (1 Петр. 1:12), но и по причине спаси-
тельного действия на верующего христианина («ты из детства 
знаешь священные писания, которые могут умудрить тебя во 
спасение верою во Христа Иисуса» (2 Тим. 3:15). «Все Писание 
богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для 
исправления, для наставления в праведности, да будет совер-
шен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен» 
(2 Тим. 3:16–17).

Кроме того, при определении Священного Писания необ-
ходимо указать, что это понятие «Предание» (παράδοσις) со-
вмещает два центральных смысла: 1) именной смысл — ​то, 
что передается, собственно Откровение и учение Церкви, 
2) глагольный смысл — ​процесс передачи, способ сохране-
ния и передачи откровения и учения Церкви. При этом то, 
что содержится в Священном Предании и что им передается, 
включает в себя три уровня: это, во‑первых, передача знания 
и исторических памятников, которые связаны с этим знанием, 
во‑вторых, передача опыта духовной жизни, в‑третьих, пере-
дача благодатного освящения, благодати Святого Духа.

Несколько слов по поводу Consensus patrum. Неправильно 
считать, что «согласие отцов» — ​это просто единство большин-
ства мнений отдельных людей по вероучительным вопросам, 
хотя бы и ведущих святую жизнь. «Согласие отцов» — ​это 
единый глас Святого Духа, говорящего через святых отцов. 
Сonsensus patrum — ​это самооткровение Бога святым отцам 
в их духовном опыте, в котором Он открывает им знание о Себе 
и о спасении. Это самооткровение Бога святым отцам превыше 
всякого большинства и меньшинства. Если и идет речь о сле-
довании большинству святых отцов, то речь идет о следовании 



№ 4 (8) 2025 113Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

большинству не просто как количеству, а большинству отцов, 
которые богословствуют «в Духе», так как и святые могли оши-
баться в области вероучения и ошибались, хотя это случалось 
очень редко.

Даже один святой отец — ​когда он говорит по непосред-
ственному откровению от Бога, то есть когда в нем и через него 
действует и говорит Святой Дух — ​может выражать во всей 
полноте непогрешимое учение Церкви как учение Самого Бога 
по тому или иному вероучительному вопросу.

Поэтому для обоснования того или иного догмата в учеб-
нике излишне приводить множество цитат множества отцов. 
Триадологическое учение Церкви сформулировали на привыч-
ном нам языке святители Афанасий Великий и Каппадокийцы. 
Важнейшие авторы христологического учения Церкви — ​это 
Великие каппадокийцы, свт. Кирилл Александрийский, прп. 
Максим Исповедник и некоторые другие отцы. А учение о бо-
гопознании сформулировано свт. Григорием Нисским и дру-
гими Каппадокийцами, прп. Максимом Исповедником и свт. 
Григорием Паламой.

Раздел II. Учение о богопознании
Вследствие большого объема и важности темы более целесо-
образно выделить учение о  богопознании в  отдельный раз-
дел. Учение о богопознании, об обожении зависит от учения 
о Боге, о человеке, о спасении. Поэтому приходится «забегать 
вперед», чтобы адекватно представить непростые положения 
церковного учения о возможности, границах и критериях по-
знания Бога человеком.

Внутреннее построение раздела такое же, как и для сле-
дующего. Сначала дается основание учения о богопознании из 
Священного Писания. Согласно Священному Писанию, «позна-
вать» — ​это испытать нечто на личном опыте или соединиться 
с кем- или чем-либо. Именно это значение глагол «познавать» 
имеет в библейском учении о познании Бога: познать Бога — ​
значит соединиться с Ним, а не мыслить или рассуждать о Нем.

Если мы обратимся к текстам Священного Писания, опи-
сывающим познание Бога: одни фрагменты свидетельствуют 
о непознаваемости Бога, а другие, напротив, — ​о Его познава-
емости. Более того, Христос говорит не просто о возможности 



№ 4 (8) 2025 114Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

познания Бога, а о его необходимости для спасения: «Сия же 
есть жизнь вечная, да знают Тебя, единого истинного Бога, и по-
сланного Тобою Иисуса Христа» (Ин. 17:3). Знание Бога — ​это 
и есть жизнь вечная и спасение. Господь ставит, по существу, 
знак равенства между знанием Бога и спасением, то есть об-
ретением вечной жизни.

Далее следует описание споров о богопознании, которые 
были в рамках триадологических споров (в IV в. это полемика 
с арианством, а поводом для споров в XIV в. стало, в том чис-
ле, католическое учение о Filioque). Здесь тоже мы несколько 
«забегаем вперед».

И лишь затем идет систематическое описание положений 
учения о богопознании.

Отмечу важный, с точки зрения догматического богосло-
вия как научной дисциплины, спор между Варлаамом Кала-
брийским и свт. Григорием Паламой о богословском методе. 
Изучать Священное Писание и Предание может любой человек. 
В связи с этим необходимо ответить на вопрос: чем знания 
верующего человека о православном вероучении, который 
имеет живое общение с Самим Богом, отличаются от знаний 
о православном вероучении человека неверующего или фор-
мально верующего, не имеющего живого общения с Богом?

По Варлааму, «доказательная наука» — ​это такая наука, 
которая опирается на аподиктические силлогизмы41. Как учит 
Варлаам, главным критерием аподиктического силлогизма, 
а также и самой «доказательной науки», является не столь-
ко достоверность и истинность всех посылок умозаключе-
ния, сколько непосредственное опытное «касание» объекта 
познания, то есть «прикосновение» к нему. Поэтому чтобы 
иметь точное, научное богословское знание о Боге, необходимо 
опытно «прикоснуться» к Самому Богу, к Его Божественным 
энергиям. Однако «касание» Бога и соединение с Ним, как 
замечает Варлаам, вообще недоступно ни одному человеку 
в принципе, не исключая и святых. Поэтому Варлаам говорит 
о том, что в богословии как науке невозможно применение 

41	 Согласно Аристотелю, аподиктический силлогизм (от древнегреч. 
ἀπόδειξις — ​доказательство) — ​вид умозаключения, основанный на достоверных 
и очевидных посылках. Аподиктический силлогизм, по Аристотелю, является 
научным умозаключением.



№ 4 (8) 2025 115Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

аподиктических, а только диалектических силлогизмов42, пред-
полагающих, что богослов строит умозаключения о Боге на 
основании Священного Писания и Предания без опытного 
соединения с Самим Богом43.

Итак, согласно богословскому методу Варлаама Калабрий-
ского, можно интеллектуально заниматься богословием как 
наукой без опытного знания Бога и при этом иметь истинное 
знание о Боге и приходить к правильным богословским выво-
дам. При этом сам Варлаам уподобляет такое богословие виде-
нию слепого: «Мое состояние подобно состоянию тех, кто слеп 
от рождения. Это не препятствует им говорить о цветах, точно 
так же, как и видящим <…> Точно таким же образом и я обо 
всех божественных вещах, о которых говорю, не имею понятия, 
поскольку мои средства различения не дают мне касания их»44.

Свт. Григорий же пишет, что без опытного познания Бога, 
то есть без определенной меры обожения, знания о Боге есть на 
самом деле лишь мысленный идол Бога. Богословие в принципе 
невозможно без знания Самого Бога. По мнению святителя, 
рассудочное знание о Боге без опыта Бога есть знание бесов-
ское, то есть то знание, которым бесы знают Бога: «Знаю Тебя, 
кто Ты, Святый Божий» (Мк. 1:24).

Свт. Григорий Палама указывает, что если ведомый и его 
вождь являются «слепыми», так как не могут иметь опыт-
ного познания Бога, то «они оба упадут в яму» (Мф. 15:14)45. 
Свт. Григорий настаивает на использовании в богословии 

42	 Согласно Аристотелю, диалектический силлогизм (от древнегреческого 
διαλέγομαι — ​спорить, рассуждать) — ​вид умозаключений, в котором 
присутствует хотя бы одна вероятная, правдоподобная посылка. По 
Аристотелю, диалектический силлогизм не является достоверным и научным 
умозаключением.
43	 Некой аналогией различия «доказательной науки», опирающейся на 
аподиктические силлогизмы, и «недоказательной науки», использующей 
только лишь диалектические силлогизмы, является разделение на естественные 
и гуманитарные науки. Для первых главным доказательством является опыт, 
последние в основном исследуют тексты и их контекст, доверяя или критикуя 
мнения их авторов. Так, философия сейчас изучается как история философских 
смыслов, без оценки, как правило, истинности или ложности этих смыслов.
44	 Barlaam Calabrius. Contra Latinos (Translatio Slavonica) // Kakridis Y., Taseva, 
L. Gegen die Lateiner: Traktate von Gregorios Palamas und Barlaam von Kalabrien in 
kirchenslavischer Übersetzung. Freiburg im Breisgau, 2014. P. 283.
45	 «Они — ​слепые вожди слепых; а если слепой ведет слепого, то оба упадут 
в яму» (Мф. 15:14).



№ 4 (8) 2025 116Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

исключительно аподиктических силлогизмов. Аподиктический 
силлогизм в богословии, согласно свт. Григорию, предполагает, 
что богослов, рассуждающий о Боге, уже имеет определенную 
меру опытного познания Бога, опытного познания нетварных 
смыслов или хотя бы стремится к этому познанию. Согласно 
вышеуказанному образу, не только вождь должен видеть, но 
и ведомый должен обладать хотя бы начатком духовного зре-
ния Бога, чтобы быть уверенным, что вождь ведет его к Богу 
и спасению, а не к погибели.

Итак, в основе святоотеческого учения о богопознании, 
в том числе и об объективности православного учения о Боге 
и спасении и о богословском методе, лежит учение о Боге, 
а именно учение о том, что Бог имеет в Самом Себе реальное 
различие на непознаваемую, несообщаемую Божественную 
сущность и познаваемые, сообщаемые Божественные энергии. 
Это реальное различие, вслед за блж. Августином, отрицается 
в католическом богословии.

Раздел III. Триадология
В построении этого раздела в старых учебниках по догмати-
ческому богословию больше всего заметно влияние запад-
ного, а  именно католического богословия. Это проявляется 
даже в том, что учение о Боге зачастую делится на два раз-
дела: 1)  учение о  единстве Бога, о  Божественных свойствах 
и 2) о троичности Бога. Даже если внутри обоих разделов нет 
вероучительных погрешностей, само построение материала 
может привести к  неправильным выводам или к  противо-
речиям, в  том числе, как указано выше, отрицанию в  Боге 
реального различия между Ипостасями, между сущностью 
и Ипостасями, между сущностью и свойствами, между сущ-
ностью и энергией.

Дело в том, что по мнению блж. Августина, единственная 
категория, которая может быть применима к Богу помимо 
субстанции, — ​это категория отношения. Поэтому Августин 
рассматривает в качестве главного принципа единства Бога 
единичную и самотождественную Божественную субстанцию, 
а в качестве главного принципа различия Лиц Троицы — ​вза-
имные отношения одной и той же единичной Божественной 
субстанции к самой себе.



№ 4 (8) 2025 117Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Эти отношения Лиц в Святой Троице фактически суть 
не что иное, как три различных «внутренних состояния» или 
«акта», посредством которых одна и та же Божественная суб-
станция как помнящий, мыслящий и любящий абсолютный 
Субъект соотносится сама с собой, конституируя свою соб-
ственную внутреннюю жизнь, подобно тому как человеческий 
ум, будучи единичной бестелесной сущностью и субъектом, 
соотносится с самим собой и конституирует свою внутрен-
нюю жизнь с помощью актов внутренней памяти, мышления 
и любви к самому себе, тем самым представляя собой идеаль-
но возможную модель Божественной Троицы. Такой подход 
к триадологии вылился не только в учение о Filioque, но и, при 
логическом завершении, в отрицание реальности обожения 
и даже в деперсонализацию всех трех Божественных Лиц.

Поэтому лучше учение о триедином Боге излагать в одном 
разделе следующим образом: в качестве вводных тем необходи-
мо представить свидетельства Ветхого и Нового Завета и мужей 
апостольских о Троице, а также философский контекст — ​уче-
ние античных авторов о Боге как об Абсолюте и о посреднике 
между Абсолютом и миром (у Платона это демиург и эйдосы, 
у Филона Александрийского это Логос). Затем идет историче-
ское изложение триадологического догмата: опровержение 
Церковью монархианства, субординационизм апологетов, 
опровержение арианства, полемика с омиусианством, опровер-
жение духоборчества, опровержение учения о Filioque и других 
триадологических заблуждений, появившихся внутри монофи-
зитства. И наконец, за этим идет систематическое изложение 
триадологии: триадологическая терминология, единосущие Лиц 
Троицы, монархия Отца, апофатические свойства Божии и по-
нятие об апофатическом богословии, катафатические свойства 
Божии и понятие о катафатическом богословии, Божественные 
Ипостаси и Их свойства, Божественные сущность и энергия.

Кратко коснемся триадологической терминологии46. 
Адекватное знание святоотеческой терминологии является 
важнейшей составляющей в усвоении нашей дисциплины. 

46	 Подробнее см.: Елиманов В. Е., Адриан (Пашин), игум. 
Триадологическая терминология в святоотеческом богословии: опыт 
систематизации // Богословско-исторический сборник. 2024. № 1 (32). С. 84–115; 
№ 2 (33). С. 83–106.



№ 4 (8) 2025 118Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Укажем здесь только один момент — ​соотношение понятий 
«ипостась» и «сущность». Для понятия «сущность» можно вы-
делить четыре значения:

Сущность, или природа, есть субстрат47, который суще-
ствует только в ипостасях (но не вне ипостасей) конкретного 
вида и является тем общим началом, из которого состоят все 
ипостаси данного вида. Сущность является носителем сущност-
ных, индивидуальных, привходящих свойств каждой вещи. 
Применительно к сотворенному миру сущность как субстрат 
существует во множестве ипостасей одного вида. Сущность 
как субстрат познается рассудочно и опытно не сама по себе, 
но только по своим свойствам, энергиям (действиям).

Сущность каждой конкретной вещи есть Божественные 
логосы, то есть нетварные воления и замыслы Бога о каждой 
конкретной вещи, которые находятся в ней, а также поддер-
живают ее бытие.

Сущность есть суть, принцип, закон, который существует 
в каждой конкретной вещи определенного вида в качестве од-
ного из начал их бытия. Поскольку она — ​тварна, то человек 
способен познавать ее своим тварным умом. Однако сущность 
как суть не самодостаточна, ибо и она сама существует только 
благодаря причастности Божественным логосам.

В несобственном смысле слова святые отцы называют 
самой сущностью общие понятия, которые указывают на сущ-
ность как субстрат или на сущность как суть и которые суще-
ствуют только в рассудке и памяти человека.

Из перечисленных четырех значений понятия «сущность» 
к Богу относится только первое значение48: Божественная сущ-
ность есть сущность как субстрат, которая находится в Трех 
Ипостасях. К тварным вещам применимы все четыре смысла.

Хорошим материалом для построения данного учебно-
го раздела является энциклопедическая статья, посвященная 
триадологии49.

47	 Если мы говорим об ангелах, то это нематериальный субстрат, если 
о человеке — ​то материальный субстрат, если о Боге — ​то это нетварная 
Божественная сущность.
48	 Впрочем, иногда используется и понятие сущность в четвертом значении.
49	 Шмалий В., иер. Бог // Православная энциклопедия. М., 2002. Т. 5. С. 386–
433.



№ 4 (8) 2025 119Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Раздел IV. Учение о творении и промысле
Данный раздел имеет сложную структуру. Нецелесообразно 
его делить на два раздела (раздел о творении и раздел о про-
мысле). Начинается раздел вводными темами, касающими-
ся творения (нехристианские учения о происхождении мира, 
христианское учение о  творении «из  ничего», причина со-
творения мира, время и  творение, совершенство творения) 
и  промысла Божия (определение, предметы промысла Бо-
жия, опровержение ложных учений о  промысле, возмож-
ность познания Божественного промысла человеком и  др.). 
После этого уместно излагать материал по частям творения, 
касаясь и промысла Божия. Это ангелология и демонология: 
творение, природа ангелов, ангельская иерархия, промысл 
Божий об ангелах, причины падения части ангельского мира, 
состояние их природы, промысл Божий о бесах.

Затем необходимо кратко коснуться принципов толко-
вания святыми отцами Шестоднева, то есть творения матери-
ального мира и животных, оставив более детальный вопрос 
соотношения библейского текста и данных современной науки 
предмету апологетика (Концепции современного естествоз-
нания). Александрийский (до свт Афанасия Великого включи-
тельно) подход к толкованию Шестоднева — ​идея мгновенного 
творения — ​связан с защитой веры от нападок языческих фило-
софов. В Шестодневе они видели противоречия и опроверже-
ние всесильности христианского Бога, Который якобы не мог 
сотворить мир за один раз, но «вынужден» был шестикратно 
возобновлять это дело. Главная проблема, связанная с идеей 
мгновенности творения, следующая: такой подход фактически 
ставит под вопрос историчность Шестоднева, как он описан 
в первых главах Бытия. Кроме того, этот подход исключает 
всякое согласование с естественнонаучными представлениями, 
использование их в апологетических целях. Опыт же отцов 
являет нам хороший пример использования современных им 
научных представлений для толкования Шестоднева.

Антиохийские и сирийские отцы (важнейшие авторы 
здесь — ​свт. Иоанн Златоуст и прп. Ефрем Сирин) настаивают 
на историчности Шестоднева. Это, несомненно, положитель-
ный вклад в богословское осмысление библейского описания 
творения мира. С другой стороны, использование некоторых 



№ 4 (8) 2025 120Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

спорных даже в то время естественно-научных идей, а также 
буквализм (больший или меньший у разных отцов) в экзегезе 
Шестоднева могли приводить к опасным, с богословской точки 
зрения, результатам.

Говоря о влиянии на толкование Шестоднева Каппадо-
кийских отцов, важно упомянуть высказывание свт. Василия 
Великого по проблеме «день один». Важнейший богословский 
вклад свт. Григория Нисского в толкование Шестоднева — ​
его ответ на вопрос о том, почему при всесильности Творца 
и мгновенности Божественных действий дни творения со-
ставляют конечные временные промежутки. Дело в том, что 
Божественные действия создания частей творения дополняются 
промыслительными Божественными действиями и естествен-
ными процессами, движениями тварных вещей. Этот момент — ​
важное основание для привлечения в экзегезу Шестоднева 
естественно-научных знаний.

Обязательно необходимо уделить внимание учению прп. 
Максима Исповедника о логосах тварных вещей, которые есть 
нетварные Божественные энергии, хотения, Божественные 
замыслы (идеи-образцы) и в соответствии с которыми Бог со-
творил весь мир в целом и каждую вещь в отдельности.

При изложении антропологии необходимо дать учение 
о творении человека, о совершенстве и предназначении пер-
возданного человека, о составе природы человека, о происхож-
дении всего человеческого рода.

Кратко приведем смыслы понятия «образ Божий в чело-
веке». Святые отцы под образом Божиим в человеке понимают: 
во‑первых, его разумную бессмертную душу, отражение в ней 
Божественных свойств; во‑вторых, причастность каждого че-
ловека боготворящим энергиям, посредством которых человек 
поставляется в особые отношения с Богом, в отличие от про-
чего творения (за исключением ангелов), причастного только 
творящим энергиям; в‑третьих, весь духовно-телесный состав 
человека как сотворенный по образу человеческой природы 
воплотившегося Сына Божия50.

50	 Подробнее см.: Адриан (Пашин), игум., Елиманов В. Е. Учение прп. Анастасия 
Синаита об образе и подобии Божием в человеке в контексте святоотеческой 
традиции // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 169–198.



№ 4 (8) 2025 121Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Важным, конечно, является адекватное изложение учения 
Церкви о последствиях для всего человечества грехопадения 
прародителей51.

Раздел V. Христология
Важнейший христологический раздел имеет сложную струк-
туру, такую же, как и триадологический.

В качестве вводных тем необходимо представить свиде-
тельства Ветхого Завета о грядущем Мессии и Нового Завета 
и мужей апостольских об уже явившемся Мессии — ​вопло-
тившемся Сыне Божием. Затем идет историческое изложение 
христологического догмата: опровержение Церковью доке-
тизма, учения Аполлинария, несторианства, монофизитства 
и монофелитства. И наконец, идет систематическое изложение 
христологии — ​христологическая терминология и следствия 
ипостасного соединения двух природ во Христе: общение имен, 
теопасхитские выражения, обожение человеческой природы 
Христа, единое поклонение и связанный с этим догмат иконо-
почитания, два действия, две воли Христа, сверхъестественный 
способ рождения и безгрешность Христа, непорочные страсти 
во Христе, учение о Деве Марии как Богородице и Присноде-
ве. Полезным материалом для построения данного учебно-
го раздела является энциклопедическая статья, посвященная 
христологии52.

Раздел VI. Общая сотериология
Зачастую можно услышать мнение, что Церковь до сих пор 
официально не сформулировала сотериологический догмат. 
Обычно при этом ссылаются на наличие нескольких теорий 
Искупления (юридическая, нравственная, «органическая» 
и др.), каждая из которых подвергается заслуженной крити-
ке, но не одна из них официально Церковью не догматизи-
рована. Однако сотериологический догмат Церковью при-
нят  —  ​это Символ веры. Суть православной сотериологии 

51	 Подробнее см.: Елиманов В. Е., Адриан (Пашин), игум. Первородное 
повреждение в православном богословии: к вопросу о наследуемости 
греха // Богословский вестник. 2024. № 1 (52). С. 32–63; № 2 (53). С. 32–57.
52	 Говорун С. Н., Фокин А. Р. Воплощение // Православная энциклопедия. М., 
2005. Т. 9. С. 326–348.



№ 4 (8) 2025 122Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

такова: единосущный Отцу Сын Божий воплотился и вочело-
вечился, став единосущным нам, подобный во всем, кроме 
греха53, был распят на Кресте, воскрес и вознесся, после чего 
в день Сошествия Святого Духа образовалась Церковь, в ко-
торой и совершается спасение конкретного человека. Поэто-
му необходимо излагать сотериологическое учение Церкви 
так, как его излагает Писание и святые отцы, —  ​с помощью 
сотериологических образов. Это образы Искупителя, Агнца 
Божия, Первосвященника, Царя и  Победителя, Благовести-
теля, Исцелителя, Божественного «Хитреца» и др. Каждый из 
этих образов указывает на ту или иную грань Искупительно-
го подвига Христа, образы эти дополняют друг друга.

И только затем можно критически оценить указанные 
выше теории, а также упомянуть другие сотериологические за-
блуждения: учение Оригена о том, что неразумная душа Христа 
отдана и оставлена у диавола в качестве выкупа, несторианская 
сотериология (учение о борьбе Христа с греховными страстями) 
и др. Для построения этого раздела есть также неплохая статья 
в Православной энциклопедии54.

Раздел VII. Учение о благодати
В этом небольшом разделе необходимо рассмотреть вопрос 
о соотношении благодати Божией и свободы человека, о зна-
чении веры и добрых дел и другие положения учения об обо-
жении человека.

Учение об обожении человека в Церкви наиболее четко 
сформулировано свт. Григорием Паламой. Обожение челове-
ка — ​это постепенное приобщение его нетварной Божествен-
ной энергии, благодати. Обожение не есть статичное поня-
тие, не есть вечный идеал, к которому стремятся люди во все 
времена, никогда полностью его не достигая. Обожение есть 
объективная реальность, ставшая доступной в истории благо-
даря личности Иисуса Христа. Вне Его Божественная жизнь 
остается человеку недоступной. Как грех и смерть передавались, 
начиная с Адама, путем естественного рождения, так и новая 

53	 Ср.: «Подобно нам, искушен во всем, кроме греха» (Евр. 4:15).
54	 Козлов М., прот., Леонов В, иерей, Пилипенко Е. А., 
Тихомиров Б. А. Искупление // Православная энциклопедия. М., 2011. Т. 27. 
С. 281–312.



№ 4 (8) 2025 123Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

жизнь дается новым рождением — ​Крещением и Евхаристией, 
соединяющими нас с Христом.

Возрождение человеческой природы осуществляется для 
каждого из нас в таинствах. Особенно подробно свт. Григорий 
рассуждает о роли в обожении Крещения и Евхаристии. Вне 
благодати таинств, дарующей в Церкви Божественную жизнь 
верующим, для свт. Григория не существует ни христианского 
опыта, ни духовной жизни.

Свт. Григорий постоянно подчеркивает в своих произве-
дениях необходимость «дел». Однако «исполнение заповедей» 
является не столько условием благодати, сколько необходимой 
и свободной синергией человека и искупительного действия 
Бога: однажды полученная благодать Крещения, чтобы обрести 
действенность, должна стать живой реальностью, и только до-
брая воля человека способна сделать ее такой. Особые дарова-
ния благодати — ​это силы и способности, которые представляют 
собой либо усиленные и возведенные на особенную высоту 
естественные способности человека (например, учительство 
при хиротонии, чтение при хиротесии во чтеца), либо совер-
шенно новые, не имеющие оснований в природе (совершение 
Таинств). Все они сообщаются непосредственно Святым Духом 
для служения Церкви.

Раздел VIII. Экклезиология
В  этом разделе необходимо дать учащимся представление 
о библейских экклезиологических образах: образе виноград-
ной лозы и  ее ветвей; образе пастыря и  стада; образе стро-
ящегося здания; образе дома; образе брачного союза: Хри-
стос  —  ​Жених, Церковь  —  ​невеста Христова; евангельских 
приточных образах: рыболовного невода, виноградника, за-
сеянного поля; образе Церкви как града Божия; образе Церк-
ви как матери верующих; образе главы и тела.

Необходимо раскрыть существенные свойства Церкви, 
каждое из которых имеет двоякий смысл: единство (нумери-
ческое и внутреннее), святость (святость Христа — ​Основа-
теля Церкви и Святого Духа — ​подателя благодати, святость 
плодов Церкви — ​святых; действие Церкви — ​освящение ее 
членов), кафоличность (неограниченность и полнота благодати) 



№ 4 (8) 2025 124Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

и апостольство (преемство от апостолов и действие Церкви — ​
миссия).

Также, конечно, необходимо дать студентам представле-
ние о сложных и актуальных экклезиологических вопросах, 
касающихся церковной власти, взаимоотношений Поместных 
Церквей и служения женщин в Церкви.

Раздел IX. Сакраментология (учение о таинствах)
В  учебных целях этот раздел выделяется из экклезиологи-
ческого раздела. Особо отмечу необходимость адекватного 
изложения учения Церкви о  таинстве Евхаристии. В  этой 
связи приведу цитату из Послания патриархов Восточно-
Кафолической Церкви о православной вере (1723 г.): «Веруем, 
что в сем священнодействии предлежит Господь наш Иисус 
Христос не символически, не образно, не преизбытком бла-
годати, как в  прочих таинствах, не одним наитием, как это 
некоторые отцы говорили о Крещении, и не через „проница-
ние“ хлеба, так, чтобы Божество Слова „входило“ в  предло-
женный для Евхаристии хлеб существенно, как последова-
тели Лютера довольно неискусно и  недостойно изъясняют; 
но истинно и  действительно, так что по освящении хлеба 
и  вина хлеб прелагается, пресуществляется, претворяется, 
преобразуется в самое истинное Тело Господа, которое роди-
лось в Вифлееме от Приснодевы, крестилось во Иордане, по-
страдало, погребено, воскресло, вознеслось, сидит одесную 
Бога Отца, явится на облаках небесных; а вино претворяется 
и  пресуществляется в  самую истинную Кровь Господа, ко-
торая во время страдания Его на кресте излилась за жизнь 
мира. Еще веруем, что по освящении хлеба и вина остаются 
уже не самый хлеб и  вино, но самое Тело и  Кровь Господа 
под видом и образом хлеба и вина. Веруем, что словом „пре-
существление“ не объясняется образ, которым хлеб и  вино 
претворяются в Тело и Кровь Господню, ибо этого нельзя по-
стичь никому, кроме Самого Бога, и  усилия желающих по-
стичь сие могут быть следствием только безумия и нечестия. 
Но показывается только то, что хлеб и  вино по освящении 
прелагаются в  Тело и  Кровь Господню не образно, не сим-
волически, не преизбытком благодати, не сообщением или 
наитием единой божественности Единородного, но действи-



№ 4 (8) 2025 125Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

тельно и  существенно хлеб бывает самым истинным Телом 
Господним, а вино самою Кровию Господнею»55.

Раздел X. Эсхатология
Данный раздел догматики состоит из частной и общей эсха-
тологии.

В первой части, касающейся телесной смерти, частного 
суди и состояния после него душ умерших, необходимо осо-
бо пояснить отличие православного учения о частном суде 
и католического учения о чистилище, а также представить 
различные мнения святых отцов о загробной участи некре-
щеных младенцев.

В общей эсхатологии следующие темы: признаки Второго 
Христова пришествия, всеобщее воскресение, Страшный суд, 
жизнь будущего века. Упомяну необходимость представить 
здесь опровержение хилиазма и апокатастасиса.

***

заключение отмечу важность некоторых учебно-
методологических приемов при преподавании дис-
циплины «Догматическое богословие». Желатель-
но, чтобы лекции сопровождались презентациями. 

У  студентов должен быть доступ к  тексту лекций. Хорошо 
текст лекций дополнить учебными пособиями, которые мо-
гут давать, например, краткие ответы на экзаменационные 
вопросы. На семинарских занятиях необходимо закреплять 
лекционный материал, знакомить студентов с  ключевыми 
вероучительными святоотеческими текстами, оросами Со-
боров и прочим, обсуждать избранные статьи современных 
богословов, посвященные догматическим вопросам.

Догматическое богословие в православном учебном за-
ведении, тем более готовящем пастырей, не может препода-
ваться схоластично, стерильно «научно», то есть отстраненно 

55	 Послание патриархов Восточно-Кафолической Церкви о православной вере 
(1723 г.). // Догматические послания православных иерархов XVII–XIX веков 
о православной вере: [Сборник репринт изд.]. Сергиев Посад, Свято-Троиц. 
Сергиева Лавра, 1995. С. 142–197.

В



№ 4 (8) 2025 126Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

от главной цели верующего человека — ​спасения и обожения. 
Именно поэтому в этом курсе нельзя обойтись без хотя и крат-
кого, но все же представления логики и основных положений 
еретических учений. Карикатурное и ложное изложение учений 
еретиков не даст обучающемуся понятия о том, что эти уче-
ния так или иначе уводят еретиков от возможности спасения. 
Обожение — ​это усвоение человеку Божественной энергии, 
Божественных свойств. Происходит это в Церкви, основанной 
воплотившимся Сыном Божиим — ​Христом. Соединяясь с Его 
человечеством, наша человеческая природа соединяется с Его 
Божеством, потому что в Нем две эти природы соединены 
ипостасно.

Модализм и арианство отрицают божество Христа, несто-
рианство разделяет Христа на два лица, на два субъекта, в апол-
линаризме, в монофизитстве и монофелитстве нет полноты 
человеческой природы. Все эти ереси противоречат опыту 
обожения, так как не допускают обожения во Христе нашей 
человеческой природы. Учение блж. Августина о первородном 
грехе отрицает в падшем человеке свободу воли, что приво-
дит к невозможности содействия человеком Божественному 
действию по его спасению, ведь без человека Бог спасти его 
не может. Каждый раздел курса догматического богословия 
должен быть пронизан учением об обожении, а также давать 
выход на разделы курсов нравственного богословия и аскетики.

Если говорить о составлении нового единого учебника по 
догматическому богословию для высших духовных учебных 
заведений Русской Православной Церкви, то инициатива в этом 
вопросе должна происходить от священноначалия. Существует 
достаточно хороших источников для такого учебника и в виде 
уже имеющихся учебников и учебных пособий, и в виде статей, 
содержащихся в Православной энциклопедии и в богословских 
журналах.



№ 4 (8) 2025 127Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

ЛИТЕРАТ УРА
Адриан (Пашин), игум., Елиманов В. Е. Учение прп. Анастасия Синаита об образе 
и подобии Божием в человеке в контексте святоотеческой традиции // Богословский 
вестник. 2025. № 3 (58). С. 169–198.

Алипий (Кастальский-Бородин), архим., Исайя (Белов), архим. Догматическое 
богословие. Сергиев Посад, 1997.

Антоний (Амфитеатров), архиеп. Догматическое богословие православной 
кафолической восточной церкви, с присовокуплением общего введения в курс 
богословских наук, составленное ректором Киевской духовной академии, доктором 
богословия архимандритом Антонием. СПб., 18628.

Бобринский Б., протопр. Тайна Пресвятой Троицы: Курс догматического богословия. М., 
20132.

Воронов Л., прот. Догматическое богословие. М., 1994.

Говорун С. Н., Фокин А. Р. Воплощение // Православная энциклопедия. М., 2005. Т. 9. 
С. 326–348.

Давыденков О., прот. Догматическое богословие: учебник бакалавра теологии. М., 2021.

Давыденков О., прот. Катехизис. Введение в догматическое богословие. М., 2017.

Елиманов В. Е., Адриан (Пашин), игум. Первородное повреждение в православном 
богословии: к вопросу о наследуемости греха // Богословский вестник. 2024. № 1 (52). 
С. 32–63; № 2 (53). С. 32–57.

Елиманов В. Е., Адриан (Пашин), игум. Триадологическая терминология 
в святоотеческом богословии: опыт систематизации // Богословско-исторический 
сборник. 2024. № 1 (32). С. 84–115; № 2 (33). С. 83–106.

Иларион (Алфеев), митр. Православие: в 2 т. М., 2021.

Иларион (Алфеев), митр. Таинство веры. Введение в православное богословие. М., 2012.

Иоанн Дамаскин, прп. Источник знания. М., 2002.

Иустин (Попович), прп. Собрание творений: в 4 т. М., 2004–2007.

Козлов М., прот. Высшее духовное образование в первой четверти XXI века. 
[Электронный ресурс]. URL: https://patriarchia.ru/article/116812 (дата обращения: 22.12.2025).

Козлов М., прот., Леонов В, иерей, Пилипенко Е. А., Тихомиров Б. А. Искупление 
// Православная энциклопедия. М., 2011. Т. 27. С. 281–312.

Левшенко Б., прот. Догматическое богословие. Курс лекций. М., 1996.

Левшенко Б., прот. Катехизис. М., 1997.

Лосский В. Н. Очерк мистического богословия. Догматическое богословие 
// Богословские труды. 1972. Вып. 8. С. 7–183.

Лосский В. Н. Очерк мистического богословия Восточной Церкви. Догматическое 
богословие / пер. с фр. мон. Магдалины (В. А. Рещиковой). Сергиев Посад, 20122.

Макарий (Булгаков), митр. Православно-догматическое богословие Макария, 
митрополита Московского и Коломенского: в 2 т. СПб., 18834.

Макарий (Булгаков), митр. Руководство к изучению христианского, православно-
догматического богословия. М., 1898.

Малиновский Н. П., прот. Православное догматическое богословие: в 4 т. Сергиев 
Посад, 19102.

Мейендорф И., протопр. Византийское богословие. Исторические тенденции 
и догматические темы. М., 2023.

https://patriarchia.ru/article/116812


№ 4 (8) 2025 128Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Пеликан Я. Христианская традиция: История развития вероучения. М., 2007. Т. 1: 
Возникновение кафолической традиции (100–600); М., 2009. Т. 2: Дух восточного 
христианства (600–1700).

Помазанский М., прот. Православное догматическое богословие в сжатом изложении. 
Джорданвилль, 1963.

Послание патриархов Восточно-Кафолической Церкви о православной вере (1723 г.). 
// Догматические послания православных иерархов XVII–XIX веков о православной вере: 
[Сборник репринт изд.]. Сергиев Посад, Свято-Троиц. Сергиева Лавра, 1995. С. 142–197.

Сильвестр (Малеванский), еп. Опыт православного догматического богословия 
(с историческим изложением догматов) архимандрита Сильвестра, доктора богословия, 
профессора Киевской духовной академии: в 5 т. СПб., 2008.

Сильвестр (Стойчев), архим. Догматическое богословие. Учебное пособие для 2‑го 
класса духовной семинарии. Киев, 2016.

Смирнов В. А. (Митрополит Кемеровский и Прокопьевский Аристарх). Теология: 
Введение в догматическое богословие. Кемерово, 2024.

Сысоев Д., иер. Курс лекций по Догматическому богословию: специальное издание для 
миссионерской работы. М., 2012.

Фельми К. Х. Введение в современное православное богословие. М., 2014.

Филарет (Гумилевский), архиеп. Православное догматическое богословие. Сочинение 
Филарета, архиепископа Черниговскаго: в 2 т. Чернигов, 18652.

Хопко Ф., протопр. Основы Православия. М., 1998.

Шмалий В., иер. Бог // Православная энциклопедия. М., 2002. Т. 5. С. 386–433.

Шмеман А., протопр. Введение в богословие: Курс лекций по догматическому 
богословию. Клин, 2001.

Kakridis Y., Taseva, L. Gegen die Lateiner: Traktate von Gregorios Palamas und Barlaam von 
Kalabrien in kirchenslavischer Übersetzung. Freiburg im Breisgau, 2014.

Louth A. Introducing Eastern Orthodox Theology. Downers Grove (Ill.), 2013.

McGuckin J. A. The Orthodox Church: an introduction to its history, doctrine, and spiritual culture. 
Malden (Mass.); Oxford, 2008.

McGuckin J. A. The Westminster Handbook to Patristic Theology. Louisville (Ky.); London, 2004.

The Encyclopedia of Eastern Orthodox Christianity: in 2 vol. / ed. by J. A. McGuckin. Malden 
(Mass.); Oxford, 2011.

The Cambridge Companion to Orthodox Christian Theology / ed. by M. B. Cunningham and 
E. Theokritoff. Cambridge, 2009.

Handbook of Patristic Exegesis: The Bible in Ancient Christianity: in 2 vol. / by Ch. Kannengiesser 
with special contributions by various scholars. Leiden; Boston (Mass.), 2004.



№ 4 (8) 2025 129Б О Г О С Л О В bogoslov-journal.ruнаучный журнал К содержанию

Hegumen Adrian (Pashin A. V.)
PhD in Physics and Mathematics, PhD in Theology 
Professor at the Theology Department at the Moscow 
Theological Academy
adrian.pashin@mpda.ru

Dogmatic theology: 
the prospects of the 
academic discipline

F OR CITATION:  Adrian (Pashin), hegumen. Dogmatic theology: the prospects of the 

academic discipline // Bogoslov. 2025. № 4 (8). P. 100–129.  

DOI: 10.62847/BOGOSLOV.2025.8.4.005

ABSTRACT  This article reviews current textbooks and teaching aids on Dogmatic Theology 

and prospects for the development of this discipline. It also presents the structure and basic 

principles of this discipline within the undergraduate curriculum of the Moscow Theological 

Academy. Particular attention is paid to certain relevant points that, in the author’s opinion, are 

poorly presented or completely omitted in the available textbooks.

KEYWORDS:  theology, dogmatic theology, systematic theology, triadology, Christology, 

soteriology, ecclesiology, pneumatology, sacramentology, eschatology, deification

The article was submitted 14.11.2025,  

approved after reviewing 24.11.2025, 

accepted for publication 25.11.2025.


